

**TOM IV** 

# ШКОЛА БЕЗ СТЕН

Практическое пособие для подготовки лидеров







Практическое пособие для подготовки лидеров

Переизданные ресурсы 2016 года к 20-летию «Школы без стен»

### РЕСУРСЫ ДЛЯ ПОДГОТОВКИ ЛИДЕРОВ СЛЕДУЮЩЕГО ПОКОЛЕНИЯ

Для координаторов, преподавателей «Школы без стен» и лидеров церквей

### TOM IV

Настоящее пособие выполнено и опубликовано общественной Ассоциацией «Миссия Евразия» для использования, с целью формирования лидеров нового поколения

С самого начала своего существования, «Школа без стен» избрала путь неакадемического образования, которое направленно на подготовку молодых лидеров нового поколения для эффективного служения в церкви и трансформации общества. «Школа без стен» – это не только попытка занять свое место в богословском образовании, но и ответ на нужды церквей, которые нуждаются в актуальном образовании, сфокусированном на молодежь и практическую, социально-ориентированную миссиологию. В данной книге собрано несколько курсов, изучение которых поможет в подготовке молодых лидеров служения. Их авторы представляют ценный опыт миссии в разных странах постсоветского пространства.

Все права защищены, отдельные материалы этой публикации могут бесплатно копироваться и воспроизводиться без предварительного согласия авторов только для учебных, научных и других целей, не преследующих извлечение прибыли, при условии, что будут указаны имена авторов и источник информации.

Tel: +373 60339068

Web: www.missioneurasiafield.org

Adress: Moldova, Chisinau, str. Carierei 36/1, MD - 2051

Facebook: facebook.com/missioneurasiaFM

Email: info@missioneurasiafield.org



# СОДЕРЖАНИЕ

| Предисловие                | <b>4</b> |
|----------------------------|----------|
| Андрей Мелешко             |          |
| Введение в благовестие     | 6        |
| Сергей Головин             |          |
| Церковь и общество         | 32       |
| Денис Кондюк               |          |
| Евангелие и кинематограф   | 62       |
| Александр Негров           |          |
| Лидерство в служении       | 86       |
| Александр Жибрик           |          |
| Целеустремленное лидерство | 112      |
| Михаил Дубровский          |          |
| Миссия Церкви в городе     | 142      |

# ПРЕДИСЛОВИЕ

# Александр Белев Михаил Черенков

В этом году «ШКОЛА БЕЗ СТЕН» отмечает 12-летие своего служения. Все начиналось с попыток оживить христианскую молодежь, активировать ее и подготовить к служению по ту сторону церковных стен, где кипит жизнь, и решаются судьбы людей.

Сегодня видение «без стен» стало популярным и влиятельным. Есть даже «церкви без стен». Движение бурно развивается и уже живет своей собственной жизнью.

Теперь мы думаем не только о том, как призвать молодых лидеров выйти за стены и закатать рукава для активного труда. Перед нами сегодня стоят следующие задачи – предложить новейшие инструменты для работников, поделиться успешными моделями, рецептами, ресурсами, идеями и советами.

Все понимают, что нужно что-то делать. Но так не хватает вдохновляющего видения, достойной цели и разумной стратегии!

Мы видим перед собой армию молодых христиан, потенциал дарований и сил которых почти не используется для роста Церкви. Если нам удастся увлечь их творческим подходом к миссии и вооружить эффективными методами служения, тысячи новых работников, полных сил и энтузиазма, выйдут на Божью ниву.

Мы отобрали несколько курсов, изучение которых поможет вам в подготовке молодых лидеров служения. Их авторы представляют ценный опыт миссии в разных странах постсоветского пространства. Мы надеемся, что таких курсов будет больше, и наш национальный опыт будет передаваться новым поколениям. А выпускники «ШКОЛЫ БЕЗ СТЕН» продолжат эту славную эстафету служения.

# Андрей Мелешко

Учебный курс «Введение в благовестие» направлен на то, чтобы мотивировать молодого христианина, побудить к исполнению миссии распространения Благой вести в различных контекстах и различными способами, понимая свое соучастие в миссии Бога в деле спасения.

Ключевыми особенностями курса являются его:

- фундаментальный подход к пониманию основания миссии;
- целостный взгляд на благовестие и описательный аспект;
- фокус на человеке и его среде окружения;
   применимость в служении.

# Автор курса

# АНДРЕЙ МЕЛЕШКО

# Содержание курса

| ТЕМА 1. Благовестие и миссия. Определение понятий                  | 8  |
|--------------------------------------------------------------------|----|
| <b>ТЕМА 2.</b> Missio Dei – как фундамент благовестия              | 10 |
| <b>ТЕМА 3.</b> Миссия «неосвоенных территорий»: география          | 14 |
| <b>ТЕМА 4.</b> Миссия «неосвоенных территорий»: этнические группы  | 17 |
| <b>ТЕМА 5.</b> Миссия «неосвоенных территорий»: религиозные группы | 20 |
| <b>ТЕМА 6.</b> Миссия «неосвоенных территорий»: социальные группы  | 24 |
| <b>ТЕМА 7.</b> Миссия «неосвоенных территорий»: повседневная жизнь | 28 |

Благовестие и миссия. Определение понятий

# Благовестие и миссия. Определение понятий

### 1. Общее определение

Благовестие – возвещение благой (доброй, радостной) вести об Иисусе, Его Царстве и участии в Его Царстве.

Благовестие – это процесс передачи радостной вести о наступлении Божьего Царства. Иногда для обозначения этого понятия используется слово «евангелизация». Кроме того, слова «евангелизация» и «евангелизм» обозначают действия и мероприятия, организованные церковью и/или миссионерской организацией, с целью распространения Евангелия Христа.

Миссия – действие Божьей любви по привлечению людей к Господу и Его Царству.

Чтобы избежать путаницы, в этом курсе для обозначения организаций, занимающихся миссионерской деятельностью, мы не будем использовать слово миссия, и будем называть их «миссионерская организация».

# 2. Христианское понимание миссии

Основываясь на Великом Поручении Христа, мы понимаем, что главная задача Церкви на земле, ее миссия – донести каждому человеку весть об Иисусе Христе, призывающем всех в Свое Царство.

Миссия Церкви осуществляется как соучастие в миссии Бога в мире (см. тему 2). Миссия церкви осуществляется посредством благовестия – распространения Евангелия.

# вопросы для обсуждения

Что такое Евангелие?

# 3. Вызовы современности для благовестия

Современность представляет огромное количество вызовов для распространения благой вести. Эти вызовы находятся как внутри, так и вне церкви.

# вопросы для обсуждения

Какие вы можете назвать вызовы, стоящие на пути благовестия внутри церкви?

Основными вызовами внутри церкви, препятствующими распространению Евангелия, являются: лень, инертность верующих, невозрожденность прихожан церкви, отсутствие видения и понимания ответственности за выполнение Великого Поручения у церкви и ее лидеров, неверное понимание сути благовестия, направленность на осуществление другой деятельности, которая воспринимается как более важная, чем благовестие, неготовность свидетельствовать о своей вере и т.п.

# вопросы для обсуждения

Какие вы можете назвать вызовы, стоящие на пути благовестия во внешнем мире?

Среди вызовов для благовестия, которые преподносятся внешним миром, мы можем назвать социальную и политическую нестабильность, изменение ценностей в жизни людей, ограничения или преследования со стороны политических, социальных или религиозных групп, доминирующих в той или иной местности и т.д. Одним из самых серьезных вызовов для современного благовестия является вопрос провозглашения Евангелия на «недостигнутых территориях». Под «недостигнутыми территориями» понимается любая группа людей, которая в силу национально-этнических, социально-культурных или иных факторов лишена либо в значительной мере ограничена для достижения Благой вестью.

# вопросы для обсуждения

Как мы можем реагировать на внутренние и внешние вызовы, стоящие на пути благовестия, чтобы преодолеть их?

Понимание сути Великого Поручения Христа и ответственности за его выполнение помогает в преодолении внутренних вызовов. Рассмотрению ряда внешних вызовов и работы с ними будет посвящена большая часть курса.

Missio Dei – как фундамент благовестия

# Missio Dei – как фундамент благовестия

# 1. Определение Missio Dei

Missio Dei, или Миссия Бога в мире – это Божий план, относительно существования нашего мира и всего творения, в котором Бог осуществляет Свой замысел, посредством установленных Им методов.

Фундаментом для Missio Dei является самооткровение Бога людям. Поскольку местообитание Бога в славе и святости недоступно для грешных людей, единственный шанс на общение с Богом и достижения отношений с Ним заключается в Его откровении нам. Но Бог не приходит в ослепляющем сиянии собственной славы, которое может потрясти и испугать. Наоборот, Он открывается человеку в простоте. Он открывается в простоте творения, в его красоте, величии и многообразии. В простых повелениях, таких как управление землей и забота о ней, возделывание плодов и распространение по лицу земли. В простоте человеческой речи, в словах пророков и мудрецов, в песнях псалмопевцев и прозе летописцев. Наконец, он открывается в простоте человеческой жизни, в повседневности и величии особого Человека. И во всей этой простоте Своего откровения Бог является людям не просто для того, чтобы «показать себя», или доказать кому-то, что «вот он я существую». Он является, чтобы установить отношения и предлагает людям соучастие в Его деле.

# вопросы для обсуждения

Насколько необходимо Богу наше соучастие в осуществлении Его Миссии? Какова цель такого соучастия?

Бог может осуществить Своей замысел вне зависимости от участия в нем человека, и даже вопреки таковому участию. Тем не менее, Бог не просто дает человеку место в Своем Царстве, но провозглашает человека своим дитем. В качестве Своих детей Бог дает нам возможность и привилегию быть частью Его созидательной деятельности по устроению Царства.

# 2. Тринитарный подход к благовестию

Эффективная миссия – это миссия, основанная на целостном понимании замысла Бога. Основами для такого целостного понимания является осознание того, что каждое из Лиц Троицы вовлечено в осуществление Божьей Миссии в мире и принимает в ней деятельное участие.

### Бог-Отец - как инициатор благовестия

Одной из главных ролей Бога-Отца в деле спасения является Его замысел, который Он осуществляет в задуманной последовательности и в подходящее для этого время. Бог-Отец является инициатором спасения. Через всю Библию проходит красной нитью Его замысел по освобождению человека из рабства греха. Он провозглашает его в саду Эдема (Быт. 3:15), объявляет о его воплощении через семя Авраама (Быт. 12:7, Гал. 3:16), и через пророков постепенно раскрывает Свой замысел вплоть до прихода Христа.

Участие Бога-Отца в деле спасения не ограничивается лишь замыслом. Он направляет все процессы (Ин. 5:30), посылая в мир Своего Сына и Святого Духа. Он привлекает Своей любовью людей ко Христу (Ин. 6:44), осуществляет Свое избрание и благословляет всяким духовным благословением (Еф. 1:3)

Понимая, что именно Бог – инициатор благовестия, движимый силой Своей любви к людям, – нам следует сообразоваться Его замыслу, Его воле и Его характеру. Сообразование замыслу означает, что мы действуем там, где действует Бог и так, как Он это задумал. Это должно включать в себя наблюдение за тем, где и как Бог действует. Мы должны иметь духовную подготовку, чтобы быть готовыми включиться в Его работу; открытый духовный слух, чтобы слышать, когда и куда Он призывает. Сообразование Его воле означает искреннее стремление осуществить замысел Бога, который «хочет, чтобы все люди спаслись» (1 Тим. 2:4), и внимательность к исполнению Его слова в повседневной жизни. Сообразование характеру Бога означает любовь и сострадание к погибающим, искреннее желание помочь им и благословить их посредством Благой вести, явленной в слове и деле.

### Иисус Христос - как предмет благовестия

Иисус становится предметом благовестия, содержанием Евангелия, поскольку именно Он является тем, кто сделал спасение возможным для человека на практике. Иисус – это суть Евангелия. В личности Христа, в Его человеческом образе нашли свое воплощение все характеристики Бога. Во Христе замысел Отца, воля Отца и характер Отца стали открыты миру.

Благодаря посреднической функции Христа, отношения между Богом и человеком становятся осуществимыми на практике. Воскрешение Христа нивелирует необходимость традиционной для многих религий «коррупционной» системы: человек – жрец – святой – (добрый или злой) дух – Бог.

Поскольку Иисус и есть суть Евангелия, нам необходимо уметь рассказывать Историю Иисуса. Эта история может звучать поразному, может содержать разные элементы, но центром этой истории всегда является Иисус. Новый Завет содержит в себе разнообразные примеры истории Иисуса и того, как она звучит для религиозных лидеров (начальник синагоги, фарисеи, саддукеи, первосвященник) и политических лидеров (Ирод, Пилат,

проконсул Кипра), для тружеников и инвалидов, для высокоморальных людей и падших, для людей разных культур, различных социальных статусов и религиозных групп. Но к кому бы ни была обращена эта история, это всегда – История Иисуса.

### Святой Дух - как сила благовестия

Важной составляющей благовестия является сила для его совершения. Уходя с Земли, Христос пообещал Своим ученикам обретение этой силы, которая будет получена ими, когда на них сойдет Дух Святой (Деян. 1:8), что и произошло в день пятидесятницы (Деян. 2).

Суть получения силы Духа для благовестия состоит не в том, что без этой силы мы не сможем убедить кого-либо принять наши религиозные взгляды. На самом деле существует множество убедительных ораторов, которые могут донести до человека какие угодно идеи, и ряд людей в эти идеи поверит. Поэтому существует немало человеческих религий.

Но духовное преобразование человека, преображение его жизни, и, самое главное, уподобление образу Христа, невозможно без действия Святого Духа. Повелевая ученикам ожидать силы Духа, Иисус, фактически, повелевает им признать свою зависимость от Бога, смириться перед Ним, позволить Богу быть образцом, с которым необходимо сообразоваться в замысле, воле и характере.

# вопросы для обсуждения

Обратите внимание на Ефесянам 1:3-14. В оригинале этот отрывок представляет собою одно предложение. Каковы действия каждого из Лиц Троицы, и как они связаны с вопросом спасения? Как это влияет на наше благовестие?

# 3. Миссия – как сфера сотворчества человека и Бога

Миссия не является какой-то очередной обязанностью, которая наложена Богом на человека. Это не дополнительная заповедь, в череде множества таких же заповедей. Миссия – это сфера творческого взаимодействия между Богом и человеком, в котором Бог позволяет человеку не просто соучаствовать в деле

Своей миссии (Missio Dei), но и активно осуществлять собственное предназначение, используя все таланты, умения и устремления. Благодаря этому миссия может принимать разнообразные формы и применять различные методы.

Будучи причастной Христу, Церковь является уникальным инструментом Божьей миссии. Миссия Бога в настоящем историческом отрезке осуществляется Богом через Его Церковь. Таким образом, миссия Церкви в мире, как исходящая из миссии Бога. А миссия каждого отдельного христианина, которая является составным элементом миссии Церкви – это наше содействие в осуществлении Божьего плана, наше соучастие Богу в воплощении Его замысла.

# вопросы для обсуждения

В чем вы видите сотворчество Богу в деле благовестия?

# ЗАДАНИЕ:

Поскольку предметом благовестия является Христос, подумайте, что вы бы хотели рассказать человеку о Христе, чтобы вызвать у человека заинтересованность? Что человек должен обязательно узнать о Христе?

Миссия «неосвоенных территорий»: география

# Миссия «неосвоенных территорий»: география

Миссия «неосвоенных территорий» – это обширное понятие, которое включает в себя миссионерскую работу и благовестие там, где Евангелие еще не звучало, либо где сила этого звучания сильно приглушена местными социальными, политическими, культурными, религиозными особенностями, препятствующими распространению

Благой вести. Кроме того, кроме вполне естественной для слова

«территория» ассоциацией с определенными регионами, под «неосвоенными территориями» подразумеваются так же «места», которые могут находиться в нашем повседневном окружении, но которые никак не затронуты Евангелием и его преображающим действием.

Прежде всего, говоря о «неосвоенных территориях», мы думаем о какой-то местности. Эти местности мы можем разделить на крупные: страны или крупные административные единицы в определенной стране; на меньшие: регионы, определенные части страны, в которой мы живем, где весть Евангелия звучит с трудом или не звучит вообще.

# 1. Недостигнутые страны

# ВОПРОСЫ ДЛЯ ОБСУЖДЕНИЯ

Назовите известные вам страны, полностью закрытые для Евангелия, или где благовестие очень затруднено.

В большинстве случаев нам известны государства, в которых сложно или невозможно проповедовать Евангелие в силу законодательных ограничений. Почти все подобные государства находятся в Азии и Африке. Полный запрет на благовестие мы можем встретить в Северной Корее, Саудовской Аравии, ОАЭ, Судане и других странах. В ряде стран служение благовестия сопряжено с серьезными проблемами, от тюремного заключения или изгнания из страны (Куба, Китай), до физического уничтожения (Афганистан, Пакистан).

Также существуют государства, где проповедь Евангелия в некоторых регионах в целом возможна, но в других может вызвать проблемы или спровоцировать насилие (вплоть до убийства). Таковыми являются Индия и Нигерия, где можно достаточно свободно проповедовать в одних штатах, и быть убитым за это в других. Более закрытые для Евангелия регионы есть и на территории России. Это, например, Чеченская и Ингушская республики, где благовестие может распространяться лишь на лиц славянского происхождения и жестко ограничивается в отношении местных народностей.

Служение благовестия в закрытых странах, тем не менее, тоже возможно и необходимо. Для того чтобы его осуществлять именно здесь, нужно иметь ясное Божье призвание. В зависимости от того, какая эта страна, следует подобрать метод легального пребывания в этой стране. Благовестие в таких странах практически всегда будет осуществляться посредством близких дружеских отношений и личного свидетельства. Помимо этого, миссионеру в подобной стране обязательно нужно владеть социально-значимой профессией, обеспечивающей ему возможность общаться с людьми. Чаще всего, профессия также будет и тем элементом, который послужит пропуском в такую страну.

# вопросы для обсуждения

Какие социально-значимые профессии, открывающие возможность общаться с людьми, вы можете назвать?

# 2. Недостигнутые регионы

Помимо недостигнутых стран, существуют регионы нашего государства, которые также могут быть слабо затронуты или совсем не затронуты Евангелием. Чаще всего это отдаленные и труднодоступные местности с небольшим количеством жителей либо с большим разбросом населения.

# вопросы для обсуждения

Какие регионы своей страны вы видите как незатронутые или слабо затронутые благовестием?

Очень часто таковыми регионами является сельская местность, но белым пятном на карте могут быть и города или районы города. Например, в России, в 90-х годах, когда шел бурный процесс благовестнической деятельности, в ряде отдаленных регионов, таких как Якутия, Ямал, Тыва, проводилась активная миссионерская работа. При этом ряд регионов, достаточно близких к Москве, менее евангелизированы, чем указанные регионы, и остаются белыми пятнами на карте христианства. В то же время, и не все отдаленные регионы получили достаточное внимание со стороны служителей Евангелия.

# ЗАДАНИЕ:

Подумайте о недостигнутых странах. Чувствуете ли вы призвание молиться за одну из этих стран? Почему? Как вы видите свое участие в достижении этой страны Евангелием?

Подумайте о недостигнутых регионах, находящихся недалеко от вас. Каковы причины того, что люди в этой местности еще не слышали Евангелие Христа? Что можете сделать вы и ваша церковь, чтобы донести им Благую весть?

Миссия «неосвоенных территорий»: этнические группы

# Миссия «неосвоенных территорий»: этнические группы

Этническая группа – это большая группа людей, через которую Евангелие может распространиться, пока не натолкнется на барьер, сложившийся из-за непонимания в общении или непринятия. Такими барьерами могут быть другие языки, культурные и этнические особенности, политические убеждения и многое другое. В каждой нации могут насчитываться сотни этнических групп или общностей.

Точного количества национальностей в мире никто не сможет назвать. По различным данным в мире насчитывается не менее 2000 различных народностей, ряд из которых может подразделяться на меньшие этнические и субэтнические группы. Ряд исследователей насчитывает около 6000 различных этнических групп, а по некоторым сведениям их количество может достигать 20000. Так, например, среди одних только арабов насчитывается не менее 30 этнических подгрупп.

# 1. Недостигнутые народности

Вышеупомянутые 6000 этнических групп тоже могут подразделяться на еще две группы: достигнутые и недостигнутые.

Под выражением «достигнутая этническая группа» мы подразумеваем общность, у которой уже есть ресурсы для евангелизации своих земляков и людей внутри своей группы.

Не каждый, кто принадлежит к такой группе, может назвать себя возрожденным христианином, но у такого человека при желании есть все необходимое, чтобы лично узнать Христа.

«Недостигнутая этническая группа» – это группа людей, у которой попросту нет возрожденных христиан, а также нет ресурсов для евангелизации и обращения своих единоплеменников. Это целые культуры, в которых Евангелию нет места,

почти или вообще. Это миллионы людей, среди которых нет церквей, Священного Писания и тем более христианского миссионерского движения и благовестников. Такие этнические группы полностью зависят от других общностей, представители которых смогли бы донести до них Благую весть о спасении.

В большинстве случаев на сегодняшний день недостигнутые этнические группы – это малые народы, возможность контактов с которыми представляет собой определенную сложность. Например, они могут проживать в районах крайнего Севера или в труднодоступных лесных, горных районах. Благовестие таким народам нередко сопряжено с посвящением служению им на всю жизнь, с полным погружением в их культуру.

# 2. Недостигнутые языковые группы

Определение языковых групп также сложно, как и определение этнических групп. Никто не может совершенно точно назвать число языков, на которых между собой общаются люди. Приблизительное количество языков колеблется от 3 до 6 тысяч. Поскольку человеческая речь постоянно изменяется, а существующие различные языковые диалекты функционально мало отличаются от языков, то установление точного количества языков не представляется возможным. Более того, по современным данным более 400 языков находятся в стадии вымирания, 50 из них находятся в Европе.

Носителями вымирающих языков обычно являются представители малых народов, молодое поколение которых забывает и оставляет родную речь, пользуясь языками государства и/или более крупных языковых групп, среди которых они живут. Таким образом, недостигнутых языковых групп становится меньше. Тем не менее, основная часть недостигнутых языковых групп, как и значительное количество недостигнутых этнических групп – это труднодостижимые группы.

# ВОПРОСЫ ДЛЯ ОБСУЖДЕНИЯ

Какие недостигнутые этнические и языковые группы вы знаете? Какие из них проживают в вашей стране? Какие практические шаги вы можете осуществить для достижения этих групп Евангелием?

Если недостигнутая этноязыковая группа является достаточно крупной, то для донесения Благой вести таким группам осуществляется перевод Писания, евангелизационных трактатов и фильмов. Фильмы и аудио наиболее действенны среди этносов, значительное количество представителей которых неграмотны. Для национальных групп с развитой культурой грамотности важный акцент ставится на перевод Писания. Тем не менее, необходимо помнить, что это служение требует длительного посвящения времени и ресурсов.

Существует ряд христианских организаций, которые посвящают себя именно такому служению. Это, прежде всего, различные библейские общества, как Международное библейское общество, Российское библейское общество и другие. Также в разных странах существуют отделения Института перевода Библии. Самым известным в этой сфере служения является Международная миссия Уиклиф (Wycliffe), целью которой является перевод Библии на все живые письменные языки мира.

# вопросы для обсуждения

Какой путь преодоления этнических/языковых барьеров по отношению к ближайшей этнической/языковой группе вы можете предложить?

Миссия «неосвоенных территорий»: религиозные группы

# Миссия «неосвоенных территорий»: религиозные группы

Одной из самых сложных категорий «неосвоенных территорий», нередко закрытых для благовестия, являются различные религиозные группы.

# 1. Благовестие vs. Прозелитизм

Одной из важнейших причин закрытости для Благой вести является понимание, что благовестник пытается обратить людей в другую религию. Однако задача благовестника заключается не в том, чтобы переманить человека из одной религиозной группы в другую, а дать человеку возможность познакомиться с Христом вне зависимости от того, к какой религиозной группе он себя относит. Эту задачу сложно осуществить, если благовестник сам не понимает, что он благовествует не религию, а Христа.

# вопросы для обсуждения

В чем выражается различие между благовестием и прозелитизмом? Как избежать прозелитизма?

Прозелитизм – это попытка переманить человека из одной религиозной системы в другую. Помимо смены принадлежности к религиозной группе, он больше ничего не дает человеку. Возможно, при смене религиозной принадлежности, человеку будет необходимо поменять правила жизни и поведения, но прозелитизм не приносит человеку духовного освобождения и личного богопознания.

В отличие от прозелитизма, благовестие акцентирует внимание на возможности личного богопознания для человека. Принадлежность к той или иной религиозной группе, при этом, остается на усмотрение самого человека. В целом ряде случаев религиозное самоопределение для людей связано с самоопределением национальным, что становится серьезным препятствием для прямого

исповедания христианства. Здесь нужно помнить, что исповедание христианства, как религиозной системы, и исповедание Христа, как Спасителя – не одно и то же.

# 2. Основные религиозные группы

### Ислам

Самой крупной религиозной группой, слабо ознакомленной с христианством, или понимающей христианство превратно, является ислам. В странах, в которых ислам доминирует, христианство либо запрещено, либо имеет значительные ограничения. Христианские церкви полностью отсутствуют на Аравийском полуострове. В других государствах церкви могут существовать легально или полулегально, но чаще всего они предназначены для этнических общин, сохранивших христианское самоопределение в исламском окружении. Они подвергаются достаточно жесткому надзору с целью недопущения перехода мусульман в христианство, нередко испытывают притеснения, а иногда и откровенные гонения. Если государство с преобладающим мусульманским населением считается светским, то в большинстве случаев власти страны пытаются обезопасить христиан, не поддерживают проявлений экстремизма против христианства, но часто бессильны ему воспрепятствовать.

Будучи религией монотеистической, ислам близок христианству. Подобно христианству, в исламе существует множество течений и направлений, нередко конкурирующих друг с другом.

Несмотря на внешнюю закрытость для Евангелия, на самом деле в исламе есть механизмы, позволяющие мусульманам открыться для слышания Благой вести. Так, например, ислам признает важность Священных Писаний Таурата, Забура и Инжила (Ветхий и Новый Заветы). Поэтому Писаниями можно пользоваться. Лучше всего для этого подходит адаптированный перевод Священных Писаний, не режущий слух мусульманину. Мусульмане верят в бессмертие души, грядущий суд, воскресение мертвых и вечную жизнь. Также в исламе признается существенная роль Иисуса Христа (Иса альМасих), который признан пророком, которого мусульмане ожидают как судью в конце времен, и который назван Словом Всевышнего в Коране.

Все эти элементы делают возможным благовестие среди мусульман, открытие для них полноты Христа и сути Евангелия. При благовестии мусульманам важно помнить, что мы не соревнуемся с мусульманами доказательствами, чья религия лучше. Мы вообще не говорим о религии, но раскрываем личность Христа. Стоит избегать негативных отзывов о Коране и Мухаммаде, чтобы не вызывать отторжения и ненависти. Если люди, с которыми вы общаетесь, читают Коран, можете использовать места Корана, которые способны помочь в благовестии и говорят о важности чтения Священных Писаний. Существует так называемый «Метод верблюда», который вполне доступен для использования.

Если люди, с которыми вы общаетесь, не знакомы с Кораном, но относят себя к мусульманам скорее в силу традиции, тогда не стоит фокусироваться на текстах Корана, но больше говорить о действии Бога в повседневной жизни. В любом случае важно избегать споров о религии. Более важно акцентировать внимание на роли Христа как Слова Всевышнего и Судьи в конце времен, а также на личных отношениях с этим судьей, так как вопрос отношений близок восточному типу мышления. Для большинства мусульман принадлежность к исламу приравнивается принадлежности к их народности, поэтому немаловажно дать понять человеку, что для веры в Ису и общения с ним нет надобности отказываться от своей национальности. В ситуации, когда вера во Христа может быть опасной для человека, он может оставаться в рамках ислама, исповедуя Ису аль-Масиха как Слово Всевышнего и Судию.

### ЗАДАНИЕ:

Смоделируйте ситуацию общения с другом мусульманином о вашей вере и Христе. На чем вы сделаете акцент в беседе? Каких тем в беседе вам лучше избежать?

### Иудаизм

Иудаизм близок христианству, поскольку имеет те же Священные Писания Ветхого Завета, что и христиане. Тем не менее, стоит помнить, что собственно современный иудаизм развивался уже во времена распространения христианства. Ряд учений традиционного иудаизма строится не на Писании, а на раввинистическом учении, иногда прямо направленном против христианства, для сохранения иудейской религиозно-этнической идентичности. Поэтому при благовестии иудеям, так же как и при благовестии мусульманам, стоит помнить, что наша цель – не переманивание в другую религиозную систему, а знакомство человека со Христом.

В отношении иудеев путь благовестия в какой-то степени легче, чем путь благовестия мусульманам, так как можно пользоваться теми же Писаниями. С другой стороны, этот путь сложнее, ввиду того, что иудеи вообще редко признают христианские толкования Писаний. Иудаизм также разделен на множество внутренних течений, от весьма фундаментальных, близких идеям фарисеев I века, до довольно либеральных, полусекулярных направлений. Общая тенденция должна сохраняться та же, что была у апостолов – мы не проповедуем ничего нового, но лишь исполнение Божьих обетований, данных Аврааму.

### Буддизм

Буддизм считается третьей (после христианства и ислама) мировой религией, учитывая количество последователей и территориальную распространенность. Изначально буддизм совершенно не претендовал на роль религии и был лишь философской системой, позже обросшей религиозными элементами, в основном индуистского происхождения. Максимального религиозного развития получил ламаизм – тибетская форма буддизма. Лидер тибетских буддистов Далай-лама, считается лидером всего буддистского сообщества. В современном мире преобладающей формой буддизма является дзен. Тем не менее, в традиционных буддийских сообществах, проживающих в государствах бывшего СССР, основной формой буддизма является ламаизм.

При общении с буддистами необходимо помнить, что используемая в буддизме терминология по своему значению отличается от христианской. Даже если они используют те же слова, что и вы, уточняйте, что имеется в виду, и объясняйте, что имеете в виду сами, используя те или иные термины.

Базовый подход при благовестии буддистам будет таким же, как и при благовестии прочим языческим народностям. Однако необходимо помнить, что в буддизме, как и индуизме, верховное божество безлично. Поэтому одним из важнейших аспектов благовестия является приведение буддистов к вере в Одного Личного Бога, который заинтересован в том, что происходит с Его творением. А вот вопрос воплощения для буддистов не будет представлять большой сложности в восприятии, хотя придется затратить усилия на обучение тому, что это единственное воплощение Бога.

# ВОПРОСЫ ДЛЯ ОБСУЖДЕНИЯ

Представители каких религиозных групп живут в вашей местности? Взаимодействуете ли вы с ними? Нуждаются ли представители этих групп в Евангелии? Почему? Если да, как вы можете донести им Евангелие, не разрушая их идентичность и избегая прозелитизма?

Миссия «неосвоенных территорий»: социальные группы

# Миссия «неосвоенных территорий»: социальные группы

# 1. Разновидности социальных групп

Понятие социальной группы достаточно обширно и имеет несколько определений в зависимости от выделяемых характеристик. Все люди, так или иначе, принадлежат к какой-либо социальной группе, если не живут в одиночестве на необитаемом острове. Каждый из нас является частью семьи, рабочего или учебного коллектива, церкви и т.п. Все это – социальные группы.

Социальные группы определяются по нескольким категориям:

- по характеру взаимодействия между членами группы первичные (непосредственное взаимодействие: семья, класс) и вторичные (опосредованное взаимодействие для достижения общей цели: трудовой коллектив, общественная организация, политическая партия);
- по способу организации формальные и неформальные. Под формальными социальными группами понимаются оформленные, организованные группы, имеющие определенную координацию внутри себя (организации, предприятия). Неформальные группы возникают стихийно на основе общих взглядов, могут не иметь общих целей и возглавляются неформальными лидерами (дружеские компании, фан-клубы);
- по размерам малые (до 30 человек) и большие;
- по восприятию ингруппа (индивидуум воспринимает группу как свою) и аутгруппа (воспринимается как чужая группа);
- по социально значимым признакам реальные (обладающие реальными признаками: пол, возраст, место проживания) и номинальные (обладающие узкими социальными признаками: пассажиры-льготники, матери-одиночки и т.п.)<sup>1</sup>.

<sup>1</sup> Больше информации можно взять здесь www.grandars.ru/college/sociologiya/ponyatie-socialnoy-gruppy.html

Также существуют квазигруппы, взаимодействие людей внутри которых является кратковременным и спонтанным.

Важность понимания социальных групп и их разновидностей не так очевидна, как понимание национальных, языковых или религиозных групп. Однако эффективность служения людям во многом зависит от того, насколько мы понимаем их принадлежность к той или иной социальной группе. Подсознательно у нас существует определенное понимание таких групп, но оно не всегда четко сформировано. Наиболее последовательными в служении конкретным социальным группам являются люди, которые служат категориям зависимых или со-зависимых: алкоголикам, наркоманам, игроманам и членам их семей.

### ВОПРОСЫ ДЛЯ ОБСУЖДЕНИЯ

Совершаете ли вы или ваша церковь служение определенным социальным группам? Что это за группы? Как понимание принадлежности человека к социальной группе может помочь в деле благовестия?

Для некоторых людей, совершающих благовестие, не всегда понятно, почему к ним приходят не те люди, которых они ожидают, а совершенно другие. Нередко, анализ методов служения позволяет понять, что направленность служения благовестия касается определенных социальных групп и совершенно не затрагивает другие. Так, например, одни из первых миссионеров в Индии, не осознавая социальной градации, присущей этой стране, начав оказывать социальную помощь нищим, совершенно отрезал от себя социальные группы, находящиеся на «вершине иерархии», в силу формального закрепления социальных групп посредством кастовой системы. Таким образом, верное понимание социальной группы позволяет выстраивать служение целенаправленно и более эффективно.

# 2. Мигранты – самая открытая социальная группа

Особой социальной группой, часто неформализированной, являются мигранты. Нередко мигранты оказываются наиболее открытой для благовестия группой. Это могут быть как переселенцы внутри страны, так и приезжие из другой страны и другой культуры. Поскольку эти люди являются новыми в определенной местности, они открыты к дружеским отношениям, и, благодаря этому, к слушанию Евангелия. Такая открытость дает возможность для более эффективного благовестия. Это может быть целенаправленное служение церкви, особенно если речь идет о переселенцах из зоны конфликта или стихийного бедствия, либо индивидуальное служение членов церкви или малых групп разного рода переселенцам, включая трудовых мигрантов.

В то же время служение мигрантам сопряжено с целым ворохом сопутству-

ющих проблем, некоторые из которых могут стать серьезным препятствием для служения. Первой из проблем можно назвать непонимание, как со стороны мигрантов, так и со стороны соотечественников (в том числе и верующих). Особенно непонимание проявляется, если речь идет о трудовых мигрантах (они занимают наши рабочие места), или если мигранты прибыли из другой культуры (они не такие как мы). В этом отношении стоит помнить, что многие библейские герои, жизнь которых является примером, сами были мигрантами.

# вопросы для обсуждения

Какие из библейских героев были мигрантами? Откуда мы это знаем? Как мы определяем мигрантов?

Второй проблемой работы с мигрантами является понимание их нужд и осознание методов помощи. Нередко для обнаружения потребностей переселенцев достаточно с ними просто поговорить. В случае массовых переселений (из зоны бедствия), официальные органы, занимающиеся переселениями, могут предоставить списки необходимой помощи, а так же контакты нуждающихся.

# ВОПРОСЫ ДЛЯ ОБСУЖДЕНИЯ

Какие нужды разных видов мигрантов (трудовые мигранты, вынужденные переселенцы, беженцы и т.д.) может восполнить церковь? Как это может помочь в достижении их Евангелием?

# 3. Особенности служения в городе

Еще одна особая социальная группа, которой следует уделить внимание – это жители больших городов. В отличие от сельской местности и небольших городов, где жизнь более размеренна и регулируется устоявшейся системой социальных связей в комбинации с местными традициями, в крупном городе такие социальные связи не так крепки, чтобы быть активным регулятором поведения и стиля жизни. В большом городе легко потеряться, легко изменить стиль жизни. Единственный регулятор – это ритм, который увлекает в воронку постоянного движения всех попавших в поле притяжения.

С другой стороны, необходимо отметить, что изначально христианство распространялось именно в городах. Для этого достаточно вспомнить миссионерские путешествия Павла и местности, в которых он проповедовал в первую очередь. Будучи своего рода плавильным тиглем, в котором перемешиваются культурные, социальные, этнические и прочие особенности, большие города предоставляют дополнительные возможности для достижения тех, кто в других условиях мог бы никогда не услышать Благую весть или не имел бы возможности ее

осмыслить. Таким образом, город следует рассматривать как самую благодатную почву для распространения Евангелия. Около трети всех церквей и почти все крупные церкви находятся именно в больших городах.

Большие города, кроме того, являются местом сосредоточения молодежи, благодаря тому, что здесь обычно располагаются ВУЗы, сюда едут учиться молодые люди, и именно здесь легче найти работу. Благовестие среди молодежи, молодых специалистов, служение молодым семьям, интеллектуалам и другим категориям людей легче всего осуществлять именно в крупных городах. Касательно практических советов по благовестию в городе, смотрите соответствующий курс и приложение «Простые способы благовестия в городе».

Миссия «неосвоенных территорий»: повседневная

# Миссия «неосвоенных территорий»: повседневная жизнь

Профессиональные сообщества тоже могут быть отнесены к социальным группам. Профессионалы в определенной сфере, рабочие коллективы определенных предприятий – это отдельные социальные сообщества, которые общаются
на своем языке и функционируют в собственной профессиональной субкультуре. Тема «Служение среди профессионалов и профессионализм, как форма
служения», будет рассмотрена в отдельном курсе. Здесь мы обратим внимание
лишь на несколько базовых аспектов.

# 1. Профессиональные группы

Творя человека, Бог решил сделать его «по Своему образу и подобию» и, следовательно, поделиться с ним собственными качествами. Творческий труд является одним из этих качеств. Таким образом, Бог дал человеку способность к труду в качестве дара. Затем, укрепляя этот дар, Бог дал человеку повеление трудиться, возделывая и сохраняя место его проживания. Также, в Своей мудрости Бог предусмотрел, что посредством совершения труда человек обнаруживает необходимость помощника и, в результате, получает этого помощника. Лишь намного позже, в результате грехопадения, труд становится тягостным. При этом труд сам по себе – профессиональное и творческое развитие – продолжает оставаться Божьим даром человеку.

# ВОПРОСЫ ДЛЯ ОБСУЖДЕНИЯ

Как качества Бога, которые вы знаете, могут помочь осуществить свою профессиональную деятельность лучше?

Через дар труда человек может проявлять свои творческие способности, исполняя призвание, данное ему Богом. Важно осознавать, что профессиональная деятельность, будучи призванием, помогает лучше понимать характер Бога и демонстрировать его другим людям.

# вопросы для обсуждения

Является ли работа, которую вы делаете, вашим призванием?

# 2. Благовестие, как образ жизни

Поскольку практически каждый человек занят определенным трудом, он способен достичь профессионализма в своей деятельности. Чаще всего мы работаем в определенном трудовом коллективе. Сюда можно отнести и студентов, которые еще не имеют профессии, но в определенной мере относятся к сообществу профессиональных учащихся.

Конечно же, существуют исключения, такие как домохозяйки или находящиеся в отпуске по уходу за ребенком, но и такие люди (обычно женщины), имеют возможность для общения друг с другом. Также современный рынок труда полон фрилансеров, работников, трудящихся удаленно или на неполной ставке, и т.п. Такие трудовые отношения также порождают определенные виды коммуникации с другими людьми.

Возможности профессиональной коммуникации создают специфическую систему отношений между людьми, которая может служить отличным полем провозглашения Евангелия, прежде всего, через качественное совершение своей работы и затем уже, через устное личное провозглашение Благой вести.

### ЗАДАНИЕ:

Подумайте, как тот вид профессиональной деятельности, которым вы занимаетесь, может способствовать исполнению вашей миссионерской задачи. Подумайте и ответьте на следующие вопросы: Как вы коммуницируете с коллегами? Как вы можете проявлять и развивать профессионализм в своей работе? Как вы можете демонстрировать Евангелие? Как вы можете делиться Евангелием на рабочем месте?

# **ЛИТЕРАТУРА:**

- 1. Бош Д. «Преобразования миссионерства». СПб.: Библия для всех, 1997.
- 2. «Восемь уроков миссиологии. Библейский, исторический, культурный, стратегический аспекты: Вводный курс». М.: Ассоциация «Духовное возрождение», 2003.
- 3. Гейченко Александр, «Необходимость проповеди Евангелия с точки зрения современного евангельского богословия»: pastoronline.org. ua/ru/resursi/biblioteki/pastorski-knigi/105-neobkhodimost-propovedijevangelija-s-tochki-zrenija-sovremennogo-jevangelskogo-bogoslovija?lang=uk&tmpl=component&type=raw
- 4. «Новые горизонты миссии», под ред. Петр Пеннер, Владимир Убейволк, Иван Русин и Руслан Загидулин. Черкассы: Коллоквиум, 2015.
- 5. «Понятие и виды социальных групп»: grandars.ru/college/sociologiya/ponyatie-socialnoy-gruppy.html
- 6. Райт Кристофер. Миссия Бога Черкассы: Коллоквиум, 2015. 592 с.
- 7. «Форум 20. Двадцать лет религиозной свободы и активной миссии в постсоветском обществе. Итоги, проблемы, перспективы евангельских церквей. Материалы к дискуссиям». Под ред. М. Черенков. К.: «Дух і Літера», 2011.

# LEPKOBЬ И ОБШЕСТВО

# Сергей Головин

Учебный курс «Церковь и общество» направлен на формирование у молодого христианина сознательной и библейски обоснованной активной гражданской позиции, направленной на преображение общества через утверждение в нем неотъемлемых прав и свобод, данных человеку его Создателем; свидетельство миру о библейских принципах, как единственном надежном основании для построения справедливого гражданского общества; распространение и практическое воплощение понимания христианами их ответственности за участие в политической жизни общества.

Ключевыми особенностями курса являются его:

- христоцентричность;
- библейская обоснованность;
- фокус на человеке и его среде окружения;
- практическая значимость;
- направленность на влияние церкви в обществе.

# Автор курса

# СЕРГЕЙ ГОЛОВИН

# Содержание курса

| <b>ТЕМА 1.</b> Происхождение общества, власти и закона    | 34 |
|-----------------------------------------------------------|----|
| <b>ТЕМА 2.</b> Законодательные сферы в обществе           | 36 |
| <b>ТЕМА 3.</b> Правовые сферы в обществе                  | 38 |
| ТЕМА 4. Естественное право и позитивное право             | 40 |
| <b>ТЕМА 5.</b> Естественный нравственный закон            | 42 |
| ТЕМА 6. Церковь и государство                             | 45 |
| <b>ТЕМА 7.</b> Формы государственного правления           | 48 |
| <b>ТЕМА 8.</b> Политический контекст евангельских событий | 52 |
| <b>ТЕМА 9.</b> Библейские принципы гражданского правления | 55 |
| ТЕМА 10. Власть Христова                                  | 59 |

Происхождение общества, власти и закона

# Происхождение общества, власти и закона

«Праведность возвышает народ, а беззаконие – бесчестие народов». Притчи 14:34

# 1. Древние законодательные системы и Закон Моисеев

Тора имеет в сравнении с древними законодательными системами форму (повествование) и структуру (613 заповедей, из которых десять являются основными, а остальные – их частными приложениями). Древние законодательные системы делают акцент на имущественных отношениях между людьми, Закон Моисеев – на необходимости восстановления межличностных отношений, как в обществе, так и между человеком и Богом. Ключевым понятием Закона является справедливость (Второзаконие 4:5-8).

Десять Заповедей отображают абсолютный и неизменный характер Господа. Первые четыре из них нормируют отношения человека и Бога. Остальные относятся к тем сферам отношений в обществе (почтение к родителям, святость человеческой жизни, святость брачного завета, святость собственности, святость истины, довольство имеющимся), которые в наибольшей степени отображают нравственные абсолюты, заложенные в данные сферы Создателем – честность, чистоту, бескорыстие, любовь.

Любое общество, лишенное этих основ, обречено. Культура меняется, технологии меняются, но Божьи принципы, составляющие основание Закона, неизменны и равно значимы для каждого.

# 2. Первозданные отношения власти

Изначальный Божий замысел превосходит Закон Моисеев по приоритетности (От Матфея 19:8). Предназначение человека в том, чтобы распоряжаться Божьим творением и управлять им (Бытие 1:26). Человеку была дана власть

над творением, но не над человеком. Власть человека над людьми – следствие грехопадения. Примирение с Богом во Христе дает возможность восстанавливать изначальный Божий замысел в обществе, «повинуясь друг другу в страхе Божием» (Ефесянам 5:21 и далее).

### 3. Ноев завет

Первый свод законов (Бытие 9), получил в раввинистической традиции название «Ноев завет». Он включает:

- запрет идолопоклонства вера в истинного Бога;
- запрет богохульства почитание Бога;
- запрет убийства почитание человеческой жизни;
- запрет супружеской измены почитание семьи;
- запрет воровства почитание собственности;
- запрет есть плоть живого животного почитание любой жизни;
- запрет неправедного суда почитание справедливости.

В соответствии с иудаизмом, Ноев завет считается необходимым минимумом, который Тора возлагает на всё человеческое общество.

# 4. Нравственное основание Закона

В основании каждой частной заповеди лежат абсолютные нравственные ценности (святыни). Частная заповедь может быть контекстуально обусловлена, но святыня, на которую она указывает, утверждает безусловный универсальный принцип. «Главная заповедь» отображает наивысший Божий замысел. Любовь к Богу и к ближнему, явленные во Христе, – основание Закона и критерий соответствия наших поступков и отношений замыслу Создателя.

Христос – поверочный канон праведности (К Колоссянам 1:15-17).

# вопросы для обсуждения

Каково ключевое понятие Закона?

Как ключевое понятие Закона отличают его от других законодательных систем? Каков изначальный Божий замысел о власти?

Какие аспекты Закона остаются неизменными для любых обществ, культур и времен?

Законодательные сферы в обществе

### Законодательные сферы в обществе

#### 1. Нравственный закон

Предназначение нравственного закона – наставление в праведности. Нравственный закон представляет совокупность абсолютных этических принципов. Нравственные принципы неизменны, поскольку отображают неизменный характер Божий. Всё, что не соответствует Божьим принципам морали – мерзость перед Господом. Мерзость – понятие также абсолютное, не имеющее сравнительной степени.

#### 2. Церемониальный закон

Церемониальный закон сообщает, как достигать праведности. К этой категории относятся богослужебные ритуальные установления. Все согрешили и лишены славы Божьей (Римлянам 3:23), но Бог по благодати устанавливает церемониальные правила, позволяющие грешному человеку приближаться к Его святости. Поскольку наказание за грех – смерть (Римлянам 6:23), в основу церемониального закона положены заместительные жертвы.

Церемониальный закон не является ни вечным, ни неизменным. Сам человек не вправе решать, как именно следует служить Богу, но Бог по Собственной воле установил и волен изменять его. Церемониальный закон был раз и навсегда устранен жертвой Иисуса Христа (Евреям 10:10-12, 14).

#### 3. Общественный закон

К сфере общественного закона относится то, что можно обозначить понятием «социальный договор». Она объединяет те аспекты законодательства, по которым люди вольны самостоятельно принимать решения, либо достигая консенсуса (общего согласия), либо путем подчинения меньшинства большинству, либо через уполномоченные ими структуры власти (например – парламент). Но, ни вопросы нравственности, ни аспекты примирения с Богом к нему не отно-

сятся. Они – вне человеческой юрисдикции, и принцип большинства на них не распространяется.

#### 4. Юридический закон

К юридическому закону относится определение степени наказания за те или иные, преступления. Эта сфера более других подвержена изменениям в зависимости от времени и культуры. Но изменение меры ответственности не меняет этической оценки преступлений.

#### 5. Единство законодательных сфер в Торе

Для древнего еврея законодательные сферы были неотделимы одна от другой и составляли единый комплекс, получивший в иудаизме название «Галаха» (по-еврейски – «хождение», Псалтирь 14:2). Нравственный, церемониальный, общественный и юридический законы в Законе Моисеевом взаимно переплетены. Богоизбранный народ не должен был смешиваться с прочими народами – Израиль должен был хранить Слова Завета и передавать их через поколения, «не искажая Слова Божия» (2 Коринфянам 4:2). Общественный и юридический законы служили оградой для закона нравственного и церемониального. С приходом Мессии ограда, сохранявшая в неприкосновенности нравственные установления, была разрушена за ненадобностью.

#### С приходом Мессии:

- церемониальный закон утратил силу, будучи упразднен жертвой Христа:
- общественный и юридический законы утратили оградительную функцию и являются продуктом общественного договора. Их положения могут меняться, поскольку в значительной мере обусловлены культурой и традициями;
- нравственный закон был и остается неизменен.

#### вопросы для обсуждения

В чем различие законодательных сфер в обществе? Какие законодательные сферы могут меняться и кем? Почему нравственный закон неизменен для любых обществ, культур и времен?

Правовые сферы в обществе

### Правовые сферы в обществе

#### 1. Библейская иерархия правовых сфер

На основании Библии в обществе можно выделить четыре основные правовые сферы (юрисдикции): Личность, Семья, Церковь, Государство. Порядок возникновения определяет их иерархию с точки зрения ценности и правовой приоритетности. Естественно поверять вторичное первичным, а не наоборот. Церковь (сообщество поклоняющихся Богу), семья и личность существовали и были наделены от Бога определенными правами до возникновения государства. Потому права личности, семьи и церкви приоритетнее государственных прав. Не церковь, личность или семья оцениваются по критерию их соответствия интересам государства, а соответствие государства своему предназначению поверяется тем, защищает ли оно или нет права и интересы личности, семьи, церкви.

## 2. Распределение функций общества по правовым сферам

Крайне важно соблюдать соответствие различных функций общества тем юрисдикциям, к которым Библия относит эти функции.

**Праведность** (следование нравственным принципам) – единственное требование, распространяющееся на все четыре юрисдикции.

**Забота о бедных** – прерогатива Церкви. Малоэффективность государственных программ социальной помощи очевидна и общепризнанна. Забота правительства о малоимущих не снимает ответственности с Церкви (Иакова 1:27).

**Правосудие.** Равный доступ всех членов общества к правосудию – ответственность государства (Исаия 1:16-17).

**Наказание преступников** – также функция государства (Римлянам 13:3-6). Когда государство снимает с себя ответственность за карательную функцию и передает ее Церкви, проблемы неизбежны (пример: приговоры по обвинению в ереси).

**Воспитание.** Воспитание детей Библия относит исключительно к юрисдикции семьи. Бог дает детей, при этом возлагая ответственность за них не на государство, а на родителей. (Второзаконие 6:7. Малахия 2:15).

**Забота о пожилых** также относит к юрисдикции семьи. Обеспечить достойную старость пожилым родителям – обязанность детей в той же мере, в какой обязанность родителей – дать детям надлежащее воспитание, хорошее образование, надежное ремесло и т.п. (Псалтирь 126:3-5).

**Благовестие и наставничество** – исключительная прерогатива Церкви. Крестовые походы, когда государственные структуры брались за распространение веры Христовой, – пример нарушения библейского распределения функций общества между правовыми сферами.

#### 3. Неотъемлемые права человека

Государство не властно над теми правами, которые изначально были даны человеку Создателем. Ни государство, ни правительство не наделили человека этими правами. Не вправе они и отменять, ущемлять, изменять, регламентировать, оспаривать или ограничивать их. Предназначением властей является обеспечение и защита неотъемлемых прав и свобод граждан. В этом – основа построения гражданского общества в соответствии с замыслом Творца.

#### вопросы для обсуждения

Какие правовые сферы различает в обществе Писание? Какой критерий лежит в основе иерархии правовых сфер?

Какие функции общества к каким сферам относятся?

Какие нарушения распределения функций общества по правовым сферам имели место во времена инквизиции и крестовых походов?

Каково значение понятия «неотъемлемые права»?

Почему основные права человека неотъемлемы?

Естественное право и позитивное право

# **Естественное право и позитивное право**

#### 1. Основные положения теории естественного права

В основании теории естественного права лежит представление, что фундаментом всякой справедливой законодательной системы является объективный нравственный закон, отражающий благой характер Создателя. Поскольку Бог абсолютен и неизменен, нравственный закон также носит абсолютный и неизменный характер. Общество не создает нравственный закон, а открывает его, подобно тому, как ученые открывают объективно существующие законы природы.

Законы общества вторичны по отношению к этому абсолютному нравственному закону. Они служат его частными приложениями, обеспечивающими соблюдение принципа справедливости в различных конкретных сферах общественных отношений. Основные права даны человеку Богом, и потому неотъемлемы. Роль правительства – обеспечивать соблюдение этих неотъемлемых прав.

Бог правит обществом. Его власть вечна, безгранична и неизменна. Политик же занимает свою должность лишь некоторый определенный срок и исполняет свои должностные обязанности временно. Он – «Божий слуга, отмститель в наказание делающему злое» (Римлянам 13:5). То, насколько хорошо он это делает, определяется тем, творит ли он волю Божью, защищая неотъемлемые права граждан, или же наживается на согражданах, злоупотребляя своим положением и ущемляя граждан в их правах.

#### 2. Законодательное закрепление естественного права

Теория естественного права оказала решающее влияние на формирование международной правовой системы. Следствиями распространения теории естественного права и ее закрепления в национальных законодательствах стали провозглашение принципа верховенства права, а также законодательная отмена работорговли и рабства во всех развитых странах.

#### 3. Теория позитивного права

В соответствии с теорией позитивного права абсолютного нравственного закона не существует – общество само создает все законы. Правительство наделяет подданных теми или иными правами. Оно же вправе и отобрать их, а потому никаких неотъемлемых прав не существует. Люди сами вольны решать, что есть добро, и что – зло (Бытие 3:5).

Теория позитивного права в конечном итоге опирается на субъективный характер представления о том, что есть благо. Если нет Божьего замысла, нет и предназначения, нет объективных критериев добра и зла. Правительство решает, что считать добром, и кто достоин прав, а кто – нет. Прецедент Нюрнбергского процесса – свидетельство несостоятельности теории позитивного права.

#### 4. Естественное право в международном законодательстве

После Второй мировой войны появилось осознание необходимости создания единой правовой системы на международном уровне.

На заседании Генеральной ассамблеи ООН 10 декабря 1948 г. была принята «Всеобщая декларация прав человека». В 1966 г. Организацией объединенных наций был принят «Международный пакт о гражданских и политических правах». Пакт основывается на «Всеобщей декларации прав человека», включает «Каталог прав», является международным договором и имеет обязательную силу для всех государств-участников. Функция надзора за выполнением пакта возложена на Комитет по правам человека при ООН.

#### вопросы для обсуждения

Каковы основные положения теории естественного права?

В чем принципиальное отличие теории позитивного права?

В чем несостоятельность теории позитивного права? Почему теория позитивного права сохраняет привлекательность?

Какие международные законодательные акты закрепляют положения теории естественного права?

Естественный нравственный закон

### Естественный нравственный закон

#### 1. Существование естественного нравственного закона

Каких бы теоретических взглядов на мораль ни придерживался человек, на практике все апеллируют к некоему объективному нравственному кодексу. Без признания этого факта само рассуждение, что этично, а что нет, было бы бессмысленным. Даже те, кто отрицают существование высшего морального кодекса, взывают к добру и справедливости.

При всем разнообразии нравов различных народов и культур, населяющих землю, в их основе лежат единые этические принципы. Фольклор, литература, драматургия, изобразительное искусство, кинематограф – все виды человеческого творчества, так или иначе, являются носителями абсолютных этических категорий добра, справедливости, ценностей, добродетелей и т.п.

О существовании объективного нравственного кодекса свидетельствует наличие такого понятия как «совесть» – интуитивная способность человека отличать дурное от доброго, формулировать нравственные обязанности и осуществлять нравственный самоконтроль (Римлянам 2:14-15). Свидетельства указывают на существование объективного нравственного принципа, получившего название «естественный нравственный закон».

#### 2. Обоснование естественного нравственного закона

На протяжении веков мыслители пытались дать естественному нравственному закону рациональное обоснование. Аристотель утверждал, что поскольку человек наделен разумом и совестью, его предназначение – жить разумно и в согласии с совестью, руководствоваться нравственными велениями сознания. Философы-стоики считали, что вообще все сущее управляется разумными законами гармонии и единства, а «естественный закон» – это то, что разум предписывает для достижения гармонии общественного устройства.

Светская философия неспособна принимать во внимание важный фактор че-

ловеческой природы – то, что она повреждена грехом (Римлянам 3:23). «Естественная нравственность», хоть и обладает определенной степенью достоверности, но имеет переменчивый, относительный и избирательный характер. Другая проблема, связанная со сведением всей этики к «естественному закону» заключается в том, что существование не обуславливает долженствования – предписания не следуют из описаний. Абсолютная и совершенная Божья воля – единственное адекватное объяснение существования объективного естественного нравственного закона.

#### 3. Происхождение естественного нравственного закона

Позитивисты вынуждены искать альтернативные объяснения происхождению естественного нравственного закона:

- нравственный закон один из законов природы;
- нравственный закон изобретен человеком:
- нравственный закон проекция желаемого на действительное;
- нравственный закон всего лишь стадный инстинкт;
- нравственный закон создается обществом.

Все эти точки зрения не выдерживают критики. Для существования абсолютного нравственного закона необходим абсолютный нравственный Законодатель, который является Источником этого закона, и который ожидает от нас его исполнения. Ни человек, ни общество, ни все человечество в целом не в праве произвольно устанавливать этические нормы.

## 4. Возражения о происхождении естественного нравственного закона

Платон, признавая трансцендентное происхождение нравственного закона, задается вопросом – что верно: благо есть то, чего желают боги, или боги желают того, что есть благо?

В первом случае нравственный закон произволен, во втором Бог зависим от блага. Поскольку же боги, по определению, – наивысшие сущности, они не могут быть подчинены чему бы то ни было. Иначе они не суть боги. Принимая абсолютный характер нравственного закона за аксиому, Платон отвергает первый вариант как несостоятельный. Из второго же варианта он делает логичный вывод, что так называемые «боги» богами быть не могут. Раз все подчинено принципу блага, а само благо при этом абсолютно и ни от чего не зависит, значит «благо» и есть Бог.

В рамках ортодоксального библейского богословия эта дилемма является

ошибкой ложной альтернативы. Нравственный закон является отображением благого Божьего характера. Соответствие нравственного закона Божьей воле не делает его произвольным, поскольку Божья воля абсолютна и неизменна.

#### вопросы для обсуждения

Что свидетельствует о естественном нравственном законе?

Как можно обосновать существование естественного нравственного закона? Как атеисты объясняют существование естественного нравственного закона?

Является ли естественный нравственный закон Божьим произволом?

Церковь и государство

### Церковь и государство

#### 1. «Образ и начертание»

Иисус, спросив о монете, «чьи это образ и начертание?»

(От Матфея 22:21), выделяет два аспекта отношений государства и Церкви:

Образ кесаря, запечатленный на монете, свидетельствует, что деньги – собственность кесаря, и потому надлежит отдавать их ему. Богу же мы обязаны отдавать Божье – то, на чем запечатлен Его образ, то есть самих себя, сотворенных по Его образу и подобию. Иисус разрушает представление о кесаревом и Божьем, как о двух противоположных категориях (подобно понятиям «холодное» и «горячее»). Кесарево и Божье – понятия несопоставимые (как «громкое» и «яркое»). Они суть два разных измерения – то, что «под солнцем» (Экклезиаст 1:9) и то, что «не от мира сего» (От Иоанна 18:36); царство земное и Царство небесное.

Начертание на императорском динарии свидетельствовало, что император Тиберий носит наследный титул «Август» (т.е. «священный») и приходится сыном богу, Октавиану Августу. Спаситель указывает: нельзя ни обожествлять правительство, ни наделять его какими-либо атрибутами, по праву принадлежащими исключительно Богу. Правительство призвано сдерживать проявления зла в обществе, но неспособно исцелить народ от зла, сделать самих людей лучше.

#### 2. Роль Церкви в обществе

Будучи в мире, но не от мира (Иоанн 17:14-16), Церковь является присутствием «того, что Божье», посреди «того, что кесарево». По отношению к государству она выполняет пророческую функцию, служит совестью общества, призывает народы и их правителей следовать путем праведности.

Христос определяет роль Церкви по отношению к обществу тремя особыми образами – соль, свет и закваска. Все три образа предполагают непосредственное участие христиан в жизни общества.

#### 3. Отношение государства к Церкви

В соответствии с Писанием Церковь – не общественная организация или гражданское объединение, а сообщество поклоняющихся Богу. Церковь – не то, куда мы ходим, а то, кем являемся. Члены Церкви могут быть или не быть гражданами государства, но сама Церковь как таковая частью государства не является.

Государство постоянно пытается превратить Церковь в общественный институт, заставить ее играть по своим правилам – как через поощрение, так и через принуждение. Когда церковь начинает играть по правилам государства, она оказывается в подчинении государства и под его контролем.

Влияние Церкви на государство неизбежно. Убеждения политиков сказываются на их отношении к средствам достижения власти и к способам ее использования. С другой стороны, нечестивые политики всегда злоупотребляли и будут злоупотреблять религиозными убеждениями народа.

#### 4. Разделение Церкви и государства

Отделение государства от Церкви. Писание приводит множество примеров, когда разделение руководства Церковью и государством служило залогом того, что народ Божий должным образом различал Божье и кесарево. Когда предводителем Израиля был Моисей, роль предстоятеля народа перед Богом исполнял Аарон. Цари Израиля восставали из колен Вениамина (Саул), Иуды (Давид и его потомки), Ефрема (Иеровоам и последующие ему правители Северного царства). Но никогда в Божьем народе не было царя из колена Левина, предназначенного к священству. Даже Христос отказывался брать на себя функции мирского правления в Свое Первое пришествие (От Иоанна 6:15). Ответственность Церкви – обличать мир «о грехе и о правде и о суде» (От Иоанна 16:8). Ответственность правительства – обеспечение порядка и справедливости в пораженном грехом мире.

Христос не вверяет ни меча – Петру, ни ключей от Царства – начальнику. Исходя из разницы в сферах ответственности правительства и Церкви, разнятся как их роли по отношению к обществу, так и средства, которыми они действуют. Церковь указывает путь к праведности и учит, что есть добро; правительство же наказывает (по крайней мере – должно наказывать) творящих зло. Церковь исполняет роль пастыря, правительство – погонщика. Церковь осуществляет нравственное водительство, правительство использует методы поощрения и принуждения.

Отделение церкви от государства. На законодательном уровне разделение церковной и государственной власти получило название принципа отделения Церкви от государства. Принцип этот предполагает отказ государства от управления Церковью и запрещает утверждение какой-либо религии в качестве го-

сударственной, а также ограничение государством неотъемлемого права граждан на свободу вероисповедания.

Принцип отделения Церкви от государства не означает ущемления прав верующих на выражение своих убеждений. Его назначение – обеспечение равной религиозной свободы для всех. Вероисповедание относится к неотъемлемым правам человека.

#### 5. Верующие и власть

Для того чтобы в обществе произошло подлинное преображение, необходимо чтобы сердца людей обратились от зла к добру, умы людей подчинились Божьим принципам справедливости, а законы народа поощряли добро и карали зло. Для этого верующие должны подвизаться в благовестии, в общественной и политической деятельности.

Бог не призывает людей праздных, наслаждающихся бездельем. Леность и служение Богу несовместимы. Никто не должен брать на себя ответственность политика лишь потому, что не может заняться чем-либо иным. Не приносящий плода вне политики, и в политике будет бесплоден!

#### ВОПРОСЫ ДЛЯ ОБСУЖДЕНИЯ

Какое значение в ответе Иисуса о монете имеет образ, и какое – начертание? В чем различие сфер «кесарева» и «Божьего»?

Какова роль Церкви в обществе?

Что означает и чего не означает принцип отделения Церкви от государства? Приведите библейские примеры управления государством верующими.

Формы государственного правления

### Формы государственного правления

Библейский подход дает систему координат с более-менее определяемыми критериями оценки гражданского общества. Первым из них является степень соблюдения и защиты правительством неотъемлемых прав граждан; вторым – степень соответствия общественного и юридического закона абсолютному нравственному закону. Это позволяет дать более-менее ясную оценку различным политическим системам – как библейских времен, так и наших дней.

1. Анархия (от греческого ναρχία – «безначалие, безвластие») – политическая система, предполагающая отсутствие какого-либо правительства, когда каждый волен поступать по собственному усмотрению.

Этот тип отношений был изначально установлен между людьми в Эдемском саду. В результате грехопадения желание принадлежать заменилось желанием обладать, бескорыстие – эгоизмом. Вследствие этого, Бог устанавливает иерархию господства мужа над женой как первую форму человеческого правления.

Вторично мы встречаем анархическую форму организации общества в период судей Израилевых (Судей 17:6, 21:25). Определяющим началом служит следование принципам справедливости. Критерием справедливости служит Закон. Когда возникают разногласия в толковании того, что справедливо, а что нет, народ Божий обращается для их разрешения к судьям. Поскольку Закон при этом является наивысшим авторитетом по отношению к человеческим мнениям, политическую систему этого периода можно определить как «конституционная анархия».

2. Теократия (от греческого θεός – «Бог» и κράτος – «управлять») – политическая система, при которой некое невыборное лицо осуществляет индивидуальное верховное правление от имени Бога во всех правовых и законодательных сферах.

Наиболее ярким примером теократии в Библии является Израильское общество периода Исхода, руководимое Моисеем. В наши дни признаки теократического правления можно встретить в исламских государствах, во главе которых стоят верховный имам или аятолла.

3. Монархия (по-гречески – «единовластие», от μόνος – «одиночный, единый» и ρχή – «управление, власть») – политическая система, при которой некое невыборное лицо (король, царь, эмир и т.п.) индивидуально осуществляет верховное общественное правление.

Власть при этом, как правило, передается по наследству. Монархия – наиболее распространенная в Библии форма правления, что позволяет выделить три основных принципа библейского монархизма:

**Принцип 1.** Когда народ не имеет царя, Бог не рекомендует ему поставлять такового (1 Царств 8:7-18), поскольку при этом практически неограниченная власть сосредотачивается в руках одного человека.

**Принцип 2.** Монархия должна быть конституционной. Царь не должен быть выше закона. Напротив, он обязан всегда иметь под рукой собственный экземпляр свода законов, постоянно изучать и неуклонно исполнять его (Второзаконие 17:18-20).

**Принцип 3.** Монархия представляет собой трехсторонние отношения завета, который заключается между Богом, народом и царем (4 Царств 11:17, 2 Царств 5:3).

К сведению: четверть стран современной Европы – конституционные монархии. Монаршие особы в них царствуют, но не правят. Правит закон. Политики же служат народу и монарху – исполняют свои должностные обязанности. В рейтинге уровня жизни в странах Европы восемь из десяти первых – монархии. В рейтинге свободы слова – девять из десяти.

**4. Тоталитаризм** (от латинского totalitas – «цельность, единство») – политическая система, в которой государство стремится к полному (тотальному) контролю над всеми правовыми сферами.

Признаком тоталитаризма является полная централизация власти на основе силовых структур. Для удержания контроля над обществом власти преследуют любые проявления индивидуальности (различий в поведении) и свободомыслия (различий во мнениях). Библейскими примерами тоталитаризма являются государства, обожествляющие своих правителей – будь то египетский фараон, вавилонский царь или римский император.

Наиболее известной из современных форм тоталитаризма является фашизм (от латинского fascis – «связка», «пучок»), когда все сферы власти и общества подконтрольны одной политической партии. Основным признаком фашизма может служить наличие мощного пропагандистского аппарата, формирующего культ ненависти к внутреннему либо внешнему врагу (как реальному, так и вымышленному).

5. Олигархия (по-гречески – «власть немногих», от λίγος – «немногий» и ρχή – «власть») – политическая система, при которой власть сосредоточена в руках сравнительно малочисленной группы людей, неподотчетных кому-либо.

Олигархами могут быть лидеры монопольно правящей политической партии (политбюро), совет военных (хунта, от испанского junta – «собрание»), группа наиболее состоятельных граждан (плутократия, от древнегреческого  $\pi\lambda$ 0 тос – «богатство» и кр $\alpha$ тос – «правление»), и т.п. Библейским примером олигархии служит Синедрион.

6. Демократия (по-гречески – «власть народа», от δ μος – «народ» и кράτος – «власть») – политическая система, основанная на коллективном принятии решений при равном воздействии участников на исход процесса (прямое голосование, референдум, плебисцит, и т.п.).

Абсолютных нравственных правил не существует – решение большинства определяет, что есть благо и что есть истина. Любое нынешнее решение большинства касательно блага и истины завтра может быть таким же решением большинства пересмотрено.

Прямой демократии присущ ряд проблем:

- принимаемые решения зависят от сиюминутных настроений;
- никто не несет личной ответственности за принятое решение;
- интересы меньшинства не принимаются во внимание;
   мнение большинства принимается за истину;
- пришедшие к власти легко могут узурпировать власть.
- 7. Республика (от латинского res publica «общее/ общественное дело») политическая система, при которой все высшие органы государственной власти либо избираются народом, либо формируются общенациональными представительными учреждениями (например, парламентом) на определенный срок.

Подлинной и зрелой формой республиканского правления является так называемая конституционная республика, когда полномочия всех выборных органов ограничиваются через фактическое, а не номинальное разделение ветвей власти, каждая из которых подчинена единому высшему закону – установленной конституции. В конституционном государстве правят не люди – правит закон. Республиканская форма правления наиболее близка к библейским установлениям об управлении народом Божьим.

Писание позволяет оценить формы государственного правления с позиций верховенства закона и права – соответствия законов государства Божьему нравственному закону и защиты правительством неотъемлемых прав граждан. Конституционализм является наиболее фундаментальным аспектом библейской модели построения гражданского общества – вне зависимости от формы государственного правления.

#### вопросы для обсуждения

Каков главный критерий соответствия той или иной формы правления библейским принципам построения гражданского общества? В чем заключаются и чем обоснованы библейские принципы монархизма? Каковы признаки фашизма?

В чем заключаются проблемы прямой демократии? Какая форма государственного правления наиболее подходит вашей стране?

Политический контекст евангельских событий

### Политический контекст евангельских событий

#### 1. Становление политической системы античного Израиля

Политическая система Израиля, знакомая нам из Евангельских повествований, складывалась в так называемый межзаветный период или «Четыреста лет молчания» – срок от последнего ветхозаветного пророка Малахии до начала служения Иоанна Крестителя, новозаветного пророка. Все это время Бог не посылал пророков Своему народу. О событиях этого периода нам многое известно из исторических источников. В первую очередь – из Книг Маккавейских и трудов Иосифа Флавия.

#### 2. Основания государственности Израиля

Характерной особенностью внутриполитической жизни Израиля эпохи Второго Храма была постоянная конкурентная борьба между сторонниками двух различных оснований государственности — Закона (конституционализм) и Храма (институционализм). С разрушением Храма институционный подход утрачивает свое значение. Тора становится единственной основой государственности Израиля.

#### 3. Политические течения античного Израиля

Идеологические группировки античного Израиля принято считать религиозными сектами или партиями. Но все они – различные направления иудейского монотеизма. Реальные различия между ними относились к вопросам власти. Два вопроса были принципиальны для каждой из сект: внутреннеполитический (какова должна быть форма государственного правления) и внешнеполитический (каково место Израиля в римской имперской системе).

**Фарисеи** – группировка, наиболее часто упоминаемая в Новом Завете. Ее составляли грамотные иудеи, которые не принадлежали к колену Левина, и потому не имели отношения к институтам храмовой власти. На протяжении истории

меняется предпочитаемая ими форма государственного правления. Партия появилась в хасмонейский период как оппозиционное движение, реакция на разочарование народа в монархических мессианских ожиданиях эллинистов. Когда фактическая власть оказалась в руках видного фарисея Симеона бен Шетаха, предпочтительной формой правления стала конституционная монархия. Когда же в стране возобновляется междоусобица, фарисеи потребовали создать в Иудее автономную республику под покровительством Рима. С установлением правления Иродов фарисеи, составляя в синедрионе меньшинство, становятся сторонниками прямой демократии.

Ко времени миссионерской деятельности апостола Павла фарисеи достигают значительного влияния в синедрионе, и потому проявляют склонность к парламентаризму. К Риму фарисеи во времена Иисуса относились неприязненно, как к неизбежному злу. Фарисеями были апостол Павел (Деяния 26:5, Филиппийцам 3:5), а также члены синедриона Никодим (От Иоанна 3:1) и, скорее всего, – Иосиф Аримафейский (От Луки 23:50-51).

Саддукеи представляли политическую силу, значительно меньшую по численности, но не по степени влияния в обществе. Они представляли храмовую элиту и во время земного служения Иисуса контролировали не только Храм, но и синедрион. Они, по сути дела, назначали первосвященника, а также взимали религиозные налоги – являлись и родовой и денежной аристократией. Изначально саддукеи были монархистами – всецело поддерживали Хасмонеев и занимали главные посты среди царских советников и военачальников. Сохранили они свое положение при дворе и в царствование Ирода Великого. Но когда после низложения императором Августом этнарха Ирода Архелая (6 г. н.э.) двор был упразднен, а Иудея вошла в состав римской провинции Сирия. Предпочтительной для саддукеев формой правления становится олигархия в форме синедриона. Отношение саддукеев к Риму – пассивная оппозиция. Саддукеями или их сторонниками были, скорее всего, начальник иерихонских мытарей Закхей (об этом может свидетельствовать его характерное для коэнов имя – производное от зерак(x)о, «священный»), и, возможно, евангелист Матфей (он же – Левий, ср. от Матфея 9:9 и от Луки 5:27).

**Иродиане** были политической партией прозападного толка, самой малочисленной из властных группировок античной Иудеи. Составляли ее приверженцы правления династии Иродов. Предпочтительной формой государства была монархия, но – исключительно при условии правления дома Иродов. Отношение иродиан к Риму имело региональные различия. В Галилее, где правил Ирод Антипа, а также в Итурее и Трахоните – землях, отданных Ироду Филиппу (оба – сыновья Ирода Великого, не получившие царский титул, но обладавшие при этом властью тетрархов), иродиане были пассивно лояльны к имперским властям. Те служили залогом сохранения благоприятного для них status quo. В Иудее же, где после низложения Ирода Архелая правил римский наместник, иродиане проявляли оппортунизм, поддерживая власть Рима с одной стороны,

и расшатывая и без того неустойчивое положение наместника – с другой.

**Зелоты.** Эта группировка известна, как под греческим названием «зелоты» (буквально – «ревнители», «приверженцы»), так и под арамейским «кананиты» (с тем же значением), и латинским «сикарии» («убийцы», «кинжальщики»). Зелоты были радикальными националистами. Предпочитаемой формой правления была анархия. В число двенадцати апостолов Иисуса входил Симон, называемый греческим евангелистом Лукой «Зилот» (от Луки 6:15, Деяния 1:13), а евангелстами-евреями, поарамейски, – «Кананит» (От Матф.10:4, От Марка 3:18).

**Ессеи** («святые») были очень малочисленной группой (3-4 тысячи человек), которая, в отличие от зелотов, отмежевалась от иудейского общества, разъедаемого влиянием язычества. В качестве формы правления предпочитали теократию. Учение ессеев оказало существенное влияние на зарождение в ранней христианской церкви идей гностицизма. Напрямую в Библии не упоминаются.

**Народ земли.** Самой многочисленной (80-85% населения), но лишь в кризисные моменты наиболее влиятельной политической силой Израиля, как и в любой другой стране, были беспартийные массы — «народ земли» (по-еврейски — ама-арец). Предпочтительной формой правления для народа была демократия. Отношение к Риму выражалось в презрении и ропоте. Главной задачей всякого правительства было избегать пресловутых кризисных моментов, создавать народу условия для благоденствия либо держать его в страхе.

#### вопросы для обсуждения

Каковы главные различия между религиознополитическими группировками древнего Израиля?

Насколько корректно было называть римлян оккупантами?

Почему монархические партии Израиля отвергали Иисуса как Царя?

Библейские принципы гражданского правления

### Библейские принципы гражданского правления

#### 1. Бог - Творец человечества

Бог – высший Авторитет в управлении Своим творением, высший Источник всякой власти, Царь над всеми народами земли и их правителями.

#### 2. Всякий человек грешен

К правителям это относится не в меньшей мере, чем к их подданным (Иеремия 17:9). Власть никогда не должна быть полностью сосредоточена в руках одного человека или одной группы людей. В этом заключается **принцип разделения властей** (Исаия 33:22). Защитным механизмом гражданского общества служит «система сдержек и противовесов», когда судебная, законодательная и исполнительная ветви власти взаимно независимы и контролируют одна другую. В наши дни «горизонтальное» разделение властей дополняется «вертикальным» размежеванием полномочий государственных и муниципальных органов.

#### 3. Власти должны быть покорны Богу

В словах «всякая душа да будет покорна высшим властям» (Римлянам 13:1) понятие «всякая душа» прилагаема к правителям в той же мере, что и к их подданным. «Начальник есть Божий слуга» (Римлянам 13:4), слуга же должен быть в послушании у своего Господина. Правительство не является ни создателем общества, ни целью существования общества, ни средством решения любых проблем общества. Политики – всего лишь наемные работники, задача которых – исполнять свои должностные обязанности перед народом и перед Богом. Они не в праве ни вмешивается в правовые сферы не подотчетные правительству, ни нарушать высший нравственный закон (Притчи 29:2).

#### 4. Власти должны служить народу

Главным критерием покорности властей Богу является их служение своему народу. Начальники существуют ради народа, а не народ ради начальников. В обществе, где власти не подотчетны народу, коррупция неизбежна (Притчи 15:27).

#### 5. Власти должны поощрять добро и наказывать зло

(Римлянам 13:3,4)

Закон был установлен для наказания зла, вошедшего в мир с грехопадением (1 Тимофею 1:8-10). Правители должны исполнять свои обязанности без промедления, справедливо, нелицеприятно, оказывая помощь беззащитным, обуздывая нечестивых (Екклесиаст 8:11, Псалтирь 81:2-4).

Если власти не исполняют своих первостепенных обязанностей, они перестают соответствовать своему предназначению.

#### 6. Власти должны защищать права и свободы граждан

Бог наделил человека неотъемлемыми правами, среди которых – право на жизнь, на веру, на семью, на стремление к счастью, и т.п. Свобода – величайшее из прав, которым Бог изначально одарил человека – вплоть до свободы повиноваться Богу или ослушаться Его (Бытие 2:16-17). Писание постоянно и однозначно указывает на свободу, как на благословение, и соотносит рабство, равно как и любую иную форму несвободы, с наказанием и проклятием. В гражданском обществе, как правители, так и закон должны защищать права и свободы граждан и противостоять любым формам порабощения.

#### 7. Власти не в силах изменить сердца людей

(Псалтирь 145:3)

**Бессилие закона.** Насколько благими ни были бы законы, они никогда не станут преградой для зла в сердцах людей. Какие надежды ни возлагали бы мы на очередные выборы, они не изменят характер народа. Израиль имел наилучший Закон из всех народов, но это не мешало ему постоянно уклоняться от Господа. Только Божья благодать, даруемая через веру во Христа Иисуса, позволяет народу приносить плод, достойный его подлинного предназначения.

**Сила закона.** Тем не менее, законы способствуют формированию морального сознания общества. Мудрость, накапливаемая поколениями, свидетельствует: **«праведность возвышает народ, а беззаконие – бесчестие народов»** 

(Притчи 14:34).

#### 8. Граждане должны быть покорны властям

В этом – основной посыл текстов Римлянам 13:1-7, 1 Петра 2:13-17, 1 Тимофею 2:1-4. Комментарии излишни.

#### 9. Граждане должны быть покорны Богу

Божья власть бесспорно выше власти Им же установленных «существующих властей». При следовании земных властей своему предназначению то, что «кесарево» находится в согласии с тем, что Божье. В случае же явного конфликта нужно быть покорным Высшей власти (1 Петра 2: 17):

- подчиниться Богу;
- с почтением к властям проявить неповиновение им; быть готовыми понести за это ответственность.

В Писании мы можем найти целый ряд прецедентов неповиновения властям: Исход 1:15-21; Иисус Навин 2:3-5 (ср. Иакова 2:25); Деяния 4:18-20, 5:27-29, 40-41; Даниил 3:16-18, 6:7,9-10; Есфирь 4:15,16; От Матфея 2:7-9,12; Евреям 11:35-38.

Главное – чтобы «почтительное неповиновение» властям было проявлением страха Божьего, а не нашего своеволия.

#### 10. Бог нелицеприятен

Перед Богом все равны – от царей и президентов, до тех, кого среди людей считают за отбросы общества. Мы все, как граждане, участвуем в политической жизни общества. Как минимум – когда отдаем свой голос во время выборов за того или иного кандидата. В этом заключается не только наше гражданское право, но и наша гражданская ответственность. Отказ от голосования может быть выражением гражданской позиции, но отказываясь от голосования, мы отдаем другим наше право определять не только свою собственную судьбу, но и судьбу своих детей, своей страны, своего народа.

Писание дает нам ясную инструкцию, какими характеристиками должны обладать наиболее предпочтительные для гражданского общества кандидаты на любую должность (Исход 18:21).

Выбирать нужно людей:

**Способных.** Тех, кто до этого был успешен в учебе, в работе, в бизнесе, в общественной деятельности. Не приносящий плода в других сферах, и в политике будет бесплоден.

**Богобоязненных.** Только внутренний нравственный компас, поверяющий все мысли, слова и поступки по стандартам Божьей святости, позволит политику исполнять должностные обязанности должным образом.

**Порядочных.** Праведных, честных, верных, надежных, стойких, ответственных; тех, кто пребывает в истине, и у кого слово не расходится с делом (Псалтирь 23:3,4).

**Неподкупных.** Повышение положения человека в обществе увеличивает и угрозу, которую он для общества представляет. Неподкупный знает – не существует такой суммы, за которую стоило бы продавать свою честь (От Матфея 16:26).

#### ВОПРОСЫ ДЛЯ ОБСУЖДЕНИЯ

В чем заключается разница ответственности властей и граждан перед Богом? Каковы взаимные обязательства граждан и властей?

По всякому ли поводу следует проявлять гражданское неповиновение? Каков критерий достаточности для этого?

При выборах на общественную должность из трех кандидатов – иудея, христианина и мусульманина, – за кого следует отдавать свои голоса христианам?

Власть Христова

### Власть Христова

Только когда благодаря переменам в Церкви общество увидит, что среди христианских кандидатов на выборные должности больше тех, кто соответствует библейским критериям, – людей способных, богобоязненных, порядочных и неподкупных, – будет расти реальное влияние Церкви в обществе.

Иисус не уподобляется земным пастырям народов, пасущих самих себя (Иезекииль 34:2). Ибо Его Царство – не от мира сего (От Иоанна 18:36). Уничижив Себя, Иисус отказывается от прав и привилегий Сына Божьего ради тех, кого пришел спасти. Он не превращает камни в хлеба, чтобы насытиться Самому, но преумножает хлеба, чтобы накормить изголодавшийся народ (От Иоанна 6:5-14).

Все, что делает Иисус, несет политический подтекст. Великое Поручение, по сути, – политическая программа, провозглашающая передачу властных полномочий: «Дана Мне всякая власть на небе и на земле. Итак идите, научите все народы» (От Матфея 28:18).

Иисус – верховный Правитель. Власть Его безгранична. Поэтому Он – постоянная угроза политикам, положение которых скоротечно, условно, ограничено и эфемерно. Политики лишь временно исполняют свои обязанности. Христос правит вовеки!

#### ВОПРОСЫ ДЛЯ ОБСУЖДЕНИЯ

Чему именно научить все народы повелевает Великое Поручение? Как власть Иисуса соотносится с властью земных правителей? Как власть Иисуса должна проявляться в Церкви? Как Церковь должна воплощать власть Иисуса в обществе?

### ЛИТЕРАТУРА:

- 1. Головин Сергей. Библия и политика. Основания гражданского общества. К: Книгоноша, 2015. – 144 с.
- 2. Barton David. Original Intent. Aledo, TX: WallBuilder, 2008. 552 p.
- Grudem Wayne. Politics According to the Bible. Nashville, TN: Zondervan, 2010.
   620 p.
- 4. Головин Сергей. В Поисках воли Божьей. Симферополь: XHAЦ, 2014. 120 с.
- 5. Колсон Чарльз, Вон Эллен Сантилли. Конфликт царств. Черкассы: Смирна, 2001. 590c.
- 6. Льюис Клайв. Просто христианство. Симферополь: ХНАЦ, 2011. 184 с.
- 7. Нойхауз Норберт. Ценности христианской демократии. М: Республика, 2005. 192 с.
- 8. Сторки Алан. Иисус и политика. Черкассы: Коллоквиум, 2008 . 416 с.
- 9. Шеффер Френсис. Чтобы продолжалась жизнь (Как же нам теперь жить). Курск: Апологет, 2010. – 260 с.

### Денис Кондюк

Учебный курс «Евангелие и кинематограф» направлен на то, чтобы помочь пониманию специфики евангелизационных киноклубов, быть способным планировать и проводить мероприятия.

Ключевой особенностью курса является его:

- богословский и библейский акцент;
- культурное и философское осмысление:
- практические рекомендации;
- осмысление данного типа служения с примерами (для непосредственного применения).

### Автор курса

#### денис кондюк

### Содержание курса

| <b>ТЕМА 1.</b> Служение через кинематограф. Роль визуального искусства и способность к сопереживанию | 64 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| <b>ТЕМА 2.</b> Кино и Библия, кино и богословие                                                      | 67 |
| <b>ТЕМА 3.</b> Как выбрать фильм для обсуждения?                                                     | 72 |
| <b>ТЕМА 4.</b> Как анализировать фильмы, а не пользоваться<br>чужими наработками                     | 75 |
| <b>ТЕМА 5.</b> Организация и проведение евангелизационного кино-клуба                                | 79 |
| <b>ТЕМА 6.</b> Сложные вопросы об использовании фильмов в благовестии                                | 82 |

Служение через кинематограф. Роль визуального искусства и способность к сопереживанию

### Служение через кинематограф. Роль визуального искусства и способность к сопереживанию

Наш с вами современный мир не позволяет режиссерам утверждать христианское кино – не позволяет настаивать на жизнеспособности своего художественного метода.

И в результате мы в лучшем случае видим в кино только фрагменты христианства – какие-то намеки, образы, полутона. Кстати, появляются они у режиссеров далеко не всегда осознанно.

Эмир Кустурица

#### 1. Почему кинематограф может быть способом служения

Не секрет, что за последние годы проведение кино-клубов с дискуссией, придающей христианскую перспективу просмотра, набирает популярность. Почему происходят такие тенденции? Потому, что многие христиане осознали факт, что кино может восприниматься не только как развлечение с сомнительными светскими ценностями, но как площадка для обсуждения ценностей. Именно в процессе обсуждения продуктов киноискусства появляется ещё один повод поговорить о своих христианских мировоззренческих ценностях и обсудить жизненный подход присутствующих на клубе людей.

Зачастую кино не даёт ответов, и тогда дискуссия может оттолкнуться от проблем или вопросов прозвучавших в кинокартине. Важно понимать, что для обсуждения не обязательно соглашаться с мнением автора. Главное в кино-клубе – обмен мнениями и провоцирование участников на реакцию.

Фильмы можно не просто смотреть, но реагировать на их содержание, принимая какие-то решения или впервые задавая себе серьёзные вопросы о жизни.

Однако важно уважать не только наше желание благовествовать, но и эстетическую форму фильма: обращать внимание на визуальную и драматургию части киноленты. Обращая наше внимание на аспекты эстетики кинопроизведения, мы усиливаем аспект честности и разностороннего подхода к дискуссии. Так-

же полезно представлять дополнительную информацию о фильме, интервью с режиссёром или другую информацию, которая заинтересует аудиторию и поможет в результативности дискуссии.

Честная дискуссия, а также свидетельство о нашей жизни и мировоззрении, позволит построить мосты, помочь человеку в его духовном поиске и, со временем, вовлечь человека в церковную жизнь.

#### 2. Сопереживание и Евангелие

Кинематограф позволяет не просто воспринимать информацию, но активно её переживать. В каком-то смысле он ближе опыту поклонения, чем опыту восприятия информации схожей проповеди. Из-за специфики кинематографа, мы сопереживаем персонажам, или же не можем понять, кому и почему сопереживать, но в любом случае сама форма кино приглашает зрителя к сопереживанию. Просмотр фильма – это опыт.

Как христиане мы верим, что проповедь Евангелия это не просто передача информации о Боге, а сила преображения человека. Истинная проповедь совершается в целостности взаимоотношений между людьми. Евангелие это в первую очередь пример иной жизни, иной реакции, иных мыслей проявленных в жизни реального человека. Именно способность сопричастия силе Евангелия в жизни другого человека делает возможным опыт обращения, как желание стать сопричастным живому опыту других людей.

Кинематограф никогда не заменит опыт живого общения и познания Бога. Поэтому мы говорим о кино-клубах, а не о христианизированном производстве фильмов, посредством которых все обратятся к Богу. Однако кинофильмы могут помочь нам строить здравые отношения и являть живое Евангелие. Именно потому, что они представляют в себе определённое опытное знание. В результате люди более открыты к истинам явленным или акцентированным в кинопроизведении. Ведь эти истины они могут не только услышать, но прочувствовать.

В дискуссиях о кино важно помнить об этом существенном аспекте кинематографа и обращать внимание не только на слова и фразы, но и на жизненный опыт, поиск, эмоции, которые показаны в фильме. Зачастую человек легко ассоциирует себя с жизненными вопросами и борениями, которые он видит на экране.

#### 3. Проповедь и фильм

Важно понимать, что когда мы говорим о проповеди, то чаще всего подразумеваем конкретную речь, мотивирующую человека к конкретному действию. Проповедь обычно отталкивается от какихто общих знаний и убеждений и требует

конкретной реакции. Хотя большинство не развлекательных кинокартин также подразумевают какую-то реакцию на показанное, они не являются проповедями. Не нужно ожидать от кинокартины систематического изложения христианского вероучения, также как и разъяснения «на пальцах» этических решений (в духе произведения В. В. Маяковского «Что такое хорошо, и что такое плохо?»). Однако важно помнить и о том, что зачастую Сам Иисус Христос не говорил о Царстве Небесном прямо, но использовал иносказательные притчи, побуждая слушателей к поиску. Подобным образом и многие произведения кинематографа не говорят прямо о своей основной идее, но представляют ее косвенно, иносказательно: в недосказанностях, в длинных планах, в характере и поведении персонажей.

Даже если нам тяжело согласиться с «моралью» кинокартины, мы можем использовать её в своих целях, подобно тому, как Иисус вспоминал о гибели людей в контексте проповеди (Лк. 13:1-5). То есть, нам не обязательно во всём соглашаться со сценаристами и режиссёрами для того, чтобы использовать киноленты в благовестии. Более важным являются вопрос или тема, преподнесённые в фильме.

Итак, кинокартины чаще всего не являются проповедью сами по себе (и это хорошо). Но, они могут быть тем пространством, где зарождается проповедь, где в обсуждении появляются серьёзные вопросы и призывы. Проводя кино-клуб, нам важно акцентировать внимание на нужных аспектах фильма, которые могут быть упущены аудиторией, и призвать к рассуждениям и изменениям на основании той истории, которую мы сопереживали во время просмотра. Призыв к изменениям делает кино-дискуссию близкой к проповеди, потому что именно побуждение что-то изменить в своей жизни и является целью каждой здравой проповеди.

#### ВОПРОСЫ ДЛЯ ОБСУЖДЕНИЯ

Насколько актуальны кино-клубы для вашего церковного служения? Чему сопереживают современные люди? Какие аспекты проповеди вы видите в современном кинематографе?

Кино и Библия, кино и богословие

### Кино и Библия, кино и богословие

Фигура Христа – я нахожу себя перед ней совершенно беспомощным. Я не могу вместить того, что Он сделал, того, о чём говорил. Это грандиозное событие в истории человечества. Его появление, Его дела и слова....И вот одна бабушка, соседка – она на пятом этаже жила – передала мне Библию... Когда прочёл историю Христа, был потрясён. Просто повержен. Андрей Звягинцев

Как может соотноситься Писание и кинематограф? Что общего у откровения Бога и продукта современной культуры? Казалось бы, нам нечего обсуждать в плане связи кинематографа с Писанием, но так ли это? Мы часто забываем, что большую часть Библии составляют истории людей, истории о войнах, болезнях, предательствах, революциях, падениях и о чудесах любви и заботы. Библия рассказывает реалистичные истории жизни, через которые мы видим Бога. Истории могут являть Бога, даже печальные, истории о насилии и грехе. В конце концов, история о потопе – не милый рассказ для детей, а история уничтожения человечества.

Очень часто Писание превращается для нас в «белый и пушистый» текст, который не бросает вызов ни нам, ни нашему окружению.

#### 1. Примеры Ветхого Завета

Кроме того, что на тексты и истории Ветхого завета снято немало фильмов: Самсон и Далила (1949), Десять заповедей (1956), Соломон и царица Савская (1959), Библия (1966), Царь Давид (1985), Иосиф (1995), Ной (2014), Исход: цари и боги (2014) и т.д. Ветхий Завет являет нам целостный взгляд на жизнь, не избегая безобразных деталей жизни избранных и не приукрашая дополнительной духовностью жизнь людей призванных Богом. Подобно историям Ветхого Завета, много кинопроизведений являют неприглядную реальность жизни. И именно

на фоне реалистичного отображения мотивов и поведения людей может проявляться настоящая благодать. К сожалению, очень часто мы обращаем внимание только на версию Ветхого Завета через призму учебников воскресной школы, что мешает нам увидеть всю приземлённость и неприглядность историй Лота и Самсона; провокационность пророков, их слов и действий; политические интриги Давида, Соломона и многих других благочестивых царей; двусмысленность поведения Фамари и Есфири. А если взять во внимание сложные вопросы о жизни и справедливости звучащие в книгах Иова, Екклесиаста и Псалмов, то современный кино-арт-хаус уже не будет казаться таким уж экстравагантным и далеким.

Важным аспектом ветхозаветного повествования есть акцент на творении и желании Бога восстановить отношения с человеком. Поэтому, самые страшные ситуации в обществе никогда не приводят к тупику. Однако в Ветхом Завете нет и приукрашивания реальности, нет наивного ожидания добра и самосозидания человечества (например, книга Судей). Также в Ветхом Завете поднимаются не только темы сложных отношений с Богом и ближним, но и отношения в обществе, государственные дела, социальная справедливость и т.п. Таким образом, Ветхий Завет показывает, что все сферы жизни человека, и любой человеческий опыт не должны быть исключены из присутствия Бога, и не могут быть извергнуты из разговоров о Нём.

Как христиане мы можем смотреть и обсуждать кинокартины не только основанные на библейских текстах, но и на истории, поднимающие вопросы, которые мы находим в этих же библейских текстах. Крёстный отец (1972) и Нефть (2007) могут говорить нам о власти, о справедливости и об отступничестве от Бога, уподобляясь истории царей Израиля. Гендальф, подобно пророкам Иуды и Израиля, увещевает властителей Средиземья в трилогии Властелин колец (2001-2003). Подобно Екклесиасту история кинофильма Гражданин Кейн (1941) и Тайлер Дёрден из Бойцовского клуба (1999) говорят о бренности бытия, бессмысленности стяжания, статусности и трагедии жизни без настоящих ценностей. Обречённость и апокалиптическая надежда раскрываются в Дороге (2009) и Дитя человеческого (2006). Список кинофильмов можно продолжать долго, но главная мысль в следующем – Ветхий Завет учит нас смотреть на жизнь, как на пространство откровения, и видеть действия Бога, как в благословениях, так и в суде над Его народом или отдельными избранниками.

#### 1. Примеры Ветхого Завета

Конечно, фильмов об Иисусе и основанных на Новозаветных текстах снято больше, чем на основе Ветхого Завета. Можно вспомнить вдохновлённые евангельской историей произведения Камо грядеши (1951), Плащаница (1953) и Бен Гур (1959). Многие знают фильмы: Рождение, жизнь и смерть Христа (1906), Царь

царей (1961), Разбойник Варавва (1961), Евангелие от Матфея (1964), Величайшая из когда-либо рассказанных историй (1965), Иисус Христос – суперзвезда (1973), Иисус (1979), Страсти Христовы (2004), Божественное рождение (2006), а также серия фильмов Оставленные (2000-2005 и 2014).

Однако не только это объединяет кинематограф с Новым Заветом.

Есть фильмы: Форрест Гамп (1994), Саймон Бирч (1998) или Целитель Адамс (1998), которые поднимают вопросы веры на фоне теодицеи (проблемы зла), человеческого несовершенства и нужды в благодати. Герои переживают благодать со стороны кого-то в их жизни и способны передавать её далее. Подобные фильмы создают пространство для осмысления Благой вести. Не просто, как копирования Евангельского текста, но донесение сути, применение Евангелия к современной жизни и вечным злободневным темам. Так, Гамп и Бирч в своём юродстве и маргинальности являют Бога в немощи, преображая окружающее общество, концентрирующееся на успехе, статусе и формальной религиозности. Именно их уязвимость позволяет им исцеляюще влиять на других. Наименьшие становясь «всем слугою», становятся великими. Подобным образом и Адамс преодолевает свою депрессию и потерю любимого человека посредством жизни ради ближнего. Адамс также подчёркивает, что исцеление тела связано с исцелением души, и что человеку для полноценной жизни важна любовь.

Можно воспринимать такие фильмы как Кое-что о Генри (1991), День сурка (1993), Криминальное чтиво (1994) или Жить (1952) в контексте покаяния, настоящего поворота в жизни, как примера проживания персонажами новозаветных истин. Это только некоторые примеры того, как истины Нового Завета отображаются в современном кинематографе.

Есть и фильмы подобные Дитя человеческое (2006), которые образно обыгрывают рождение Иисуса и исторический контекст того времени. Есть киноленты с образом Мессии-спасителя, подобно серии фильмов о Гарри Поттере (2001-2011), трилогии Матрица (1999-2003), трилогии о Тёмном рыцаре (2005-2012), фильмам Терминатор 2: Судный день (1991), Стальной гигант (1999), Гладиатор (2000), Тор (2011), Человек из стали (2013) и многим другим. Таким образом, мы можем видеть, что описание жизни Иисуса, Его крестная смерть и воскресение продолжают формировать популярную культуру и вплетаются в, казалось бы, далёкие от христианства повествования об инопланетянах, роботах и супер-людях. Конечно, не все могут это разглядеть. Но мы, как носители христианской культуры и люди, знающие Библию, легко можем увидеть Христа в Аслане из серии фильмов Хроники Нарнии

(2005-2010), или в Гэндальфе, Арагорне и Фродо в трилогии Властелин колец (2001-2003)<sup>2</sup>. Но для того, чтобы это стало очевидным для других, им нужно по-

<sup>2</sup> Следует, конечно же, помнить о том, что данные фильмы являются экранизациями литературных произведений написанных авторами-христианами.

знакомиться с текстом Писания и пониманием ключевых христианских доктрин.

Кинематограф черпает в Новом Завете темы преображения, жертвенной смерти, воскресения, или надежды на эсхатологический суд справедливости. Чаще всего в киноленте мы не увидим систематического изложения тем или параллельных новозаветным повествованиям историй, но можно увидеть новозаветные акценты. Также, подобно авторам Нового Завета, во многих кинофильмах, несмотря на человеческий фактор, просматривается красота образа Христа, Образа, Который привлекает и интересует. И не случайно в лучшие десятки и сотни кинофильмов на самых популярных мировых порталах попадают фильмы,

Тот, кто увидел лицо Бога, способен видеть Его лицо в лице каждого, и воспринимать мир, как пространство Богоявления. Способность видеть Бога в культуре и кинематографе связана с нашим личным опытом встречи с Ним, как с личностью.

#### 3. Богословие и кинематограф

Ничто так близко не приближается к богословию, как творчество Терренса Малика, который не просто создаёт фильмы с христианской тематикой и цитатами из Писания, но создаёт пространство богообщения, что наиболее близко пониманию истинного богословия. Говорить о Боге может каждый, но только истинный богослов бросает вызов и позволяет встретиться с Богом. Малик делает фильмы, как молитвы, как пространство, наблюдая за которым ты призван присоединиться. Его кинематограф – это метафора мира, где Бог всё во всём, и всё творение становится указателем к Творцу. Даже падения и ошибки в его творчестве происходят в контексте отношений с Богом. Малик не пропагандирует христианство, он создает пространство богообщения, что и вызывает у многих дискомфорт и желание отвергнуть саму форму.

Есть и режиссёры, которые помогают увидеть вызов Бога в повседневности, такие как Павел Лунгин или Андрей Звягинцев. Их творчество показывает, что даже самая обыкновенная жизнь наполнена двусмысленностями и может вовлекать в повествование вселенского масштаба. Каждая человеческая история может быть вписана в историю Бога, и рассмотрена через эту призму. Опять же, Лунгин и Звягинцев не дают нам наставления в морали, они лишь свидетельствуют о Боге; зрителю самому нужно выводить мораль. Они подобно Христу, говорят «притчами», и только ищущий находит значение. А тот, кто ленив, или просто не потрудится искать и постигать сокрытые тайны Царства Небесного, просто упустит шанс. Этот принцип усилия применим ко многим серьёзным режиссёрам, в том числе и к таким классикам, как Андрей Тарковский и Робер Брессон.

Важно понимать, что глубокие истины зачастую не лежат в обложке эмоциональных манипуляций мелодрам или визуального излишества экшн фильмов. Они требуют воздержания и терпения, определённого постного состояния души. Однако некоторые люди нуждаются в «молочной» диете и многих истолкованиях прежде, чем приступать к личному исследованию и созидательному просмотру. Это важно помнить, поэтому, как в наставлении в доктринах мы нуждаемся в ком-то, кто проведёт нас безопасным путём и наставит в важных основах. Так и в кинематографе, хорошо, если есть тот, кто поможет развить навык просмотра христологичного: смиренного, молитвенного и исполненного благодати. Поэтому, полезно смотреть и обсуждать фильмы в кругу друзей, в кругу тех, кому мы доверяем и с кем хотим возрастать.

Кинематограф также может не только иллюстрировать богословские темы, и создавать пространство для богословского опыта, но и провоцировать нас на богословские беседы. И хотя такие фильмы, как Догма (1999), Код да Винчи (2006) или Последнее искушение Христа (1988) нельзя назвать мотивирующими к поклонению, они становятся хорошей платформой для честного разговора с людьми скептичными и критичными по отношению к христианству, поднимая серьёзные вопросы веры и христианского опыта. Важно видеть содержание таких фильмов, как пространство для диалога, а не как указание к действию, с которым мы не согласны, и не превращать диалог в критиканство и анафемы. «Плохое богословие» зачастую становится поводом показать альтернативу, но это возможно только тогда, когда мы не унижаем людей, которым нравятся подобные фильмы, но помогаем им увидеть истину через фикцию и честно говорим о своей вере.

#### ВОПРОСЫ ДЛЯ ОБСУЖДЕНИЯ

Назовите свои примеры фильмов, где вы видите темы Ветхого или Нового заветов.

Вспомните последние три фильма, которые вы смотрели. Какие богословские идеи в них вы замечаете?

Какой из популярных фильмов несет в себе на ваш взгляд «плохое богословие»? Как бы вы построили диалог вокруг этого фильма?

Как выбрать фильм для обсуждения?

### Как выбрать фильм для обсуждения?

Надеюсь, люди будут верны своим убеждениям и будут делать то, во что они действительно верят. Джим Джармуш

#### 1. Кто наша аудитория?

Прежде чем выбирать фильм для просмотра в кино-клубе, важно задать вопрос: «Кому мы будем его показывать?» Конечно, невозможно рассказывать о том, что не пережил сам, но прежде чем подбирать репертуар кино-клуба следует поинтересоваться, что смотрят те, кого вы планируете приглашать. Можно и предположить, но все же лучше провести опрос или что-то подобное. Помните, то, что не заинтересует аудиторию, не сможет проговорить к их интересам, а, следовательно, мы не достигнем целей благовестия кино-клуба. Иногда хорошим для дискуссии фильмом может оказаться не обязательно тот фильм, с которым мы соглашаемся, но который нашумел в СМИ и будет интересен для дискуссии именно потому, что нет однозначности. Такого рода фильмы хорошо использовать для введения тех тем, которые хотя и присутствуют, но не подчёркиваются большинством. Так в фильме Код да Винчи важной темой является роль женщины в истории и отношение к ней Церкви. Мы можем не соглашаться с образом, представленным в фильме, но можем показать христианский взгляд на женщину и задать вопрос, почему фильмы на тему борьбы за права угнетённых и направленные на критику Церкви так популярны? В реальности всегда ли Церковь угнетала женщин, или наоборот? В поисках равноправности и справедливости в западной культуре, какую роль сыграли христиане? Подобно этому, к фильму Последнее искушение Христа можно задать вопросы:

Как знать является ли твой духовный опыт истинным? Достаточно ли просто верить в идею Христа, или важно верить в историческое событие, и почему? Почему для многих непонятны отношения Иисуса и Магдалины? Если воспринимать Христа, как просто «просветлённого» человека то, как это влияет на нашу жизнь?

Важно понимать, что нужно подобрать не просто то, что нравится людям, но то, что задевает их жизненные проблемы. Не секрет, что молодым людям часто нравятся фильмы о романтических отношениях или поиске своего предназначения. Кого-то интересует вопрос справедливости, кого-то – вопрос успеха или смысла жизни. Нужно подбирать репертуар, адресуя актуальные вопросы аудитории. Тогда отдача от дискуссии будет больше. Таким образом, с одной стороны следует оправдывать ожидания, но и следует помогать аудитории обращать внимание на те сферы жизни, которые не находятся на поверхности и на слуху.

Важно учитывать, что пол, возраст и социальное положение также влияют на восприятие кинофильма, поэтому хорошо, если вы сможете посоветоваться с кем-то отличным от вас прежде, чем показывать фильм аудитории. Иногда, полезно пригласить провести кино-клуб человека, который лучше прочувствует и донесёт послание. Помочь аудитории раскрыться может и приглашённый гость, который способен прокомментировать тему обсуждения отталкиваясь не только от кинокартины, но и от своего жизненного опыта. Возможно, вам следует распределить важные темы и, отталкиваясь от них, спланировать расписание с репертуаром вашего кино-клуба.

#### 2. Какие вопросы актуальны сегодня?

Кроме того, что следует узнавать об интересах вашей аудитории, важно и поднимать темы, которые напрямую могут ее и не интересовать. Одной из возможностей благовестия является умение христиан обращать внимание на болезненные проблемы, предлагая варианты их разрешения.

Также, важно понимать, что честность и открытость способствуют интересной дискуссии, поэтому не бойтесь выбирать фильмы, соотносящиеся с болезненными вопросами или бросающими вызов стереотипным устоям. Возможно фильм, который вы покажете, никто не видел, или перспектива, с которой вы проводите дискуссию, переворачивает восприятие довольно известного кинофильма. Помните, что ваша задача не просто показать фильм, но создать перспективу его восприятия. Это очень важно, поскольку дискуссия может сместить акценты, стоящие в фильме, или войти с ними в диалог.

Важно поднимать вопросы ответственности и принятия решения. Каждая дискуссия должна подводить аудиторию к какомуто решению, бросать в чем-то вызов. Наша задача не просто развлекать или информировать, но преображать. Упуская этот момент организации кино-клуба, или оставляя «воспитательный» момент на произвол фильма и личного восприятия аудитории, мы теряем смысл кино-клуба и его евангелизационный потенциал.

#### 3. Что важно для меня?

Кроме вопросов актуальных для общества важно не забывать и о себе. Только то, что мы пропускаем через себя, будет выглядеть убедительно. Поэтому важно просматривать фильмы самому и размышлять над ними лично. Ни в коем случае нельзя показывать другим то, в чем ты не уверен, или чего даже сам не видел.

**Если вопросы, которые мы рассматриваем, не интересны нам, то почему они должны быть интересны другим?** 

Почему важно, чтобы фильм хотя бы частично соприкасался с опытом ведущего? Потому, что во время дискуссии могут возникнуть любые ситуации и вопросы, и если вы не знаете фильм хорошо и не имеете обоснованной позиции его интерпретации, или подачи, то вы можете попасть в неловкое положение. Конечно же, это подразумевает, что подготовка к кино-клубу – это ответственная работа, требующая посвящения, интеллектуальных и моральных усилий, а также желания развиваться в этой сфере: учиться читать профессиональную и качественную любительскую кинокритику, статьи, смотреть/читать интервью с режиссёрами/ сценаристами, узнавать о фильмах больше, чем обычный среднестатистический зритель, разработать свою личную систему оценки и отбора фильмов для кино-клубов.

Важным является и определённое умение абстрагироваться от своего опыта. Важно понимать, что людей разного возраста, пола, социального статуса, жизненного опыта, будут задевать разные истории и разные аспекты историй. Поэтому, конечно же, мы должны учитывать свой опыт, но не превращать кино-клуб в его трансляцию.

#### вопросы для обсуждения

Подумайте о контексте вашего служения. Как на выбор фильма может влиять возраст, образование, социальный статус вашей аудитории?

Какие темы вы считаете важными поднимать на кино-клубе для подростков, а какие для молодежи?

Какие темы сейчас имеют остроту и актуальность в глобальном контексте? Назовите примеры фильмов, которые освещают эти темы.

Назовите фильм, который наиболее затронул лично вас за последний год. Почему именно этот фильм, какое главное послание для вас он несет?

Как анализировать фильмы, а не пользоваться чужими наработками?

### Как анализировать фильмы, а не пользоваться чужими наработками?

Проявляй любопытство ко всему, наблюдай всё, что делает тебя счастливым, и старайся понять, почему.

Николас Рэй

#### 1. Анализ фильмов в контексте

Нельзя сказать, что просмотр фильма то же самое, что и чтение текста книги, но много параллелей все-таки присутствует. Если вы знакомы с библейской экзегетикой и герменевтикой, то многие принципы можно применить и к кино. Однако следует помнить, что фильм – аудиовизуальный продукт. Помимо того, что сказано, а чаще, вопреки или в добавок, текстом и посланием является и то, что мы видим. В живописи на понимание картины могут влиять небольшие детали, ракурсы, композиция. Подобные принципы используются и в кинокартинах.

Ещё одним важным аспектом понимания кино является осознание того, что хотя создание фильма и коллективное творчество, но больше всего на картину влияют автор сценария и режиссёр. У режиссера стоит задача придать визуальную «плоть» тексту, и именно на него следует обращать особенное внимание при анализе фильма. Для этого, полезно узнать биографию режиссёра, посмотреть/почитать интервью с ним. Осознать, какие темы или аспекты историй являются для него ключевыми. Это поможет лучше понять просматриваемый фильм. Важно также помнить, что в современном кинематографе самые важные идеи принято не проговаривать устами персонажей, но подводить к ним косвенно или невзначай.

Необходимо понимать и то, что кинокартина имеет динамику развития, определённые сюжетные ходы, и кроме интеллектуальных аспектов несёт и эмоциональные.

Поэтому, анализируя кинокартину, старайтесь воспринимать ее как целое, об-

ращая внимание на представление главных персонажей, антагонистов, ключевые интриги сюжета и их разрешение. Целостный анализ поможет вам заметить больше деталей и учесть больше интересных мыслей для дискуссии.

Библия – книга историй. Важно любить истории, вникать в них, и не боятся открывать для себя новые перспективы. Возможно, в очередной истории мы разглядим Бога.

Обычно фильм имеет три основных акта и около пяти ключевых моментов:

- вступительный вызов;
- поворотный момент;
- кульминация первого акта;
- основная кульминация (второй акт);
- неожиданный поворот в третьем акте.

В конце каждого из актов происходит определённый сюжетный вызов. Вступительный вызов – это первый конфликт в истории персонажа, где ему бросается вызов определённого выбора (например, в фильме Матрица Нео понимает, что ему не кажется, что с миром что-то не так). Поворотный момент - событие выбора или его отсутствие, когда события сами определяют дальнейшее развитие истории (продолжая примеры из Матрицы, это момент, когда Морфеус предлагает две пилюли, после этого история не может повернуться вспять). Кульминация первого акта – событие, которое либо являет первую победу, либо вводит героя в кризис (в Матрице, это посещение Пифии (сомнение в себе), предательство Сайфера (потеря команды) и пленение Морфеуса (потеря лидера) – как единое событие кризиса). В некоторых случаях (некоторые драмы, авторские фильмы) фильм заканчивается неразрешённым кризисом. Основная кульминация – наивысшая точка успеха или неудачи в фильме, которая показывает либо преодоление, либо фиаско героя (в Матрице, это спасение Морфеуса, когда Нео осознаёт, что он все-таки Избранный). Некоторые фильмы включают неожиданный поворот в третьем акте, который позволяет преодолеть, казалось бы, проигрышное положение героя и поворачивает историю в другом направлении (в Матрице, это смерть Нео и последующее «воскресение», которое меняет правила игры сюжета).

Нужно также помнить, что большинство сюжетов строится вокруг главного персонажа, его решений, преображения, реакции на сложившиеся вызовы. Следуя логике поведения героя, нам будет легче проследить его ценности или ценности, показанные через него. Однако иногда герой может показывать своим примером неправильный выбор. Режиссёр не скажет этого прямо, но может показать в последствиях решений. Зачастую, герои второго плана выносят наружу внутренний диалог главного персонажа, озвучивают определённые дилеммы или же прямо провоцируют главного героя к действию.

#### 2. Основные принципы подготовки вопросов

Вопросы следует задавать не только на темы философии и ценностей кинопроизведения, но и о его эстетических, сюжетных и культурных аспектах. Это сделает вашу дискуссию интересней и покажет, что вы вникли в фильм, а не просто используете его для пропаганды. Можно задать пару вопросов о режиссере или по литературному произведению, если фильм является экранизацией. Итак, включите несколько вопросов связанных с аспектами съемки, интервью режиссёра о фильме, анализа ключевых поворотов сюжета и прочее.

Основная часть, конечно же, уделяется вопросам, связанным с ценностями кинофильма. Задайте вопрос, что является главным вызовом главного персонажа или всей картины? Спросите, какие ценности движут разными персонажами, и к чему они приводят? В чём главный кризис/вызов для главного персонажа? Как разрешается проблема в фильме, согласны ли зрители с таким решением?

Обязательно уделите внимание библейским параллелям. Что в фильме пересекается с библейскими историями? Что иллюстрирует определённые библейские принципы? Какие цитаты могут хорошо соотнестись с проблемами или решениями в фильме?

Важно также помнить, что дискуссия должна призвать аудиторию к действию, поэтому не забудьте в конце спросить людей, что они собираются делать с такими ценностями? Что и почему их потрясло в фильме? Как опыт персонажей в фильме может быть применен на практике? Проведите параллели с библейскими повествованиями, подведите аудиторию к тому, что Библия задаёт те же вопросы, что и современные авторы (справедливость, счастье, призвание и т.д.), а возможно предлагает и ответы (не банальные, с вызовом и приземлённостью). Поэтому нужно очень тонко задавать вопрос, насколько тот или иной отрывок и история из Библии соотносятся с просмотренным фильмом.

#### 3. Чувствительность к аудитории

Лучше всего иметь несколько вариантов дискуссии одного фильма, поскольку обычно в фильме есть не один акцент, хотя может быть одна ключевая тема. Так в фильме Бэтмен: Начало можно выделить несколько важных тем: страх, семейные ценности и наследие, справедливость, борьба с коррумпированной общественной системой, роль команды/друзей в большом призвании, вера в людей, создание искусственных публичных образов, роль денег в преобразовании мира и т.д. В зависимости от интересов и нужд вашей аудитории вы можете подготовить вопросы, остановившись только на одной или нескольких вышеперечисленных темах.

Также помните, что иногда отвлечься от изначального плана дискуссии будет эффективней, чем «идти по написанному», если ваши гости подняли важную

для них тему. Не забывайте, что цель кино-клуба не рассказывать о фильмах, но строить отношения с аудиторией, располагая их к познанию Бога. Именно от этого следует отталкиваться в непредвиденных ситуациях и в случае, если ваши гости ведут вас своими вопросами немного в иную сторону, чем вы планировали.

#### вопросы для обсуждения

Какую структуру вы видите в фильме «Форест Гамп»? Как эта структура может вам помочь в анализе фильма и построении дискуссии? Вспомните фильм «Пока не сыграл в ящик». Какие вопросы для дискуссии вы можете сформулировать, отталкиваясь от четырех персонажей: два главных героя, жена, ассистент?

Проанализируйте фильм «Судья» или другой фильм, который видели все в вашей группе. Какая основная тема поднимается в этом фильме, какие еще дополнительные темы вы можете выделить?

Организация и проведение евангелизационного кино-клуба

## Организация и проведение евангелизационного киноклуба

Когда мы работаем вместе, у нас, очевидно, нет этого чувства одиночества, которое иногда ощущают другие.

[говоря о соавторстве с братом Итаном] Джоэл Коэн

#### 1. Место и время

Кино – аудиовизуальное искусство, поэтому желательно, чтобы помещение позволяло насладиться и изображением и нормальным звуком. Кинотеатр – идеальное место для просмотра, но не всегда может быть доступно по бюджету и может иметь ограничения для последующего за просмотром общения. Для кино-клуба важно подобрать такое помещение, которое позволяло не только качественный просмотр кинофильма, но и удобное окружение для дискуссии. Это значит, что в целях евангелизационного кино-клуба важно находить то помещение, которое максимально будет соответствовать и эстетическим запросам и запросам комфортного общения.

Планируя время встречи, важно учитывать, что помещение потребуется не только на просмотр, но и на дискуссию. Поэтому время следует рассчитывать, отталкиваясь от продолжительности фильма, и прибавлять 1-1,5 часа для общения и дискуссии. Важно уточнить доступность помещения на необходимый срок, и заранее просчитать хронометраж тех фильмов, которые вы планируете показывать.

Желательно не изменять место и время встречи, поскольку регулярность способствует увеличению посещения, и наоборот, если все меняется, люди могут не успевать следить где и когда произойдёт следующая встреча.

#### 2. Техническое обеспечение

Важно, чтобы вы позаботились о качественной аппаратуре для кинопросмотра. Наилучшим проектором для просмотра будет тот, у которого разрешение матрицы не меньше 1920 X 1080. Также убедитесь, что ваши колонки смогут воспроизвести как минимум стереозвук, и что есть колонка для низких частот. Если вы отвечаете за организацию технической подготовки, важно учесть какие шнуры и разъёмы вам потребуются, чтобы не решать этот вопрос на месте. Лучше всего использовать для воспроизведения с плеера, или компьютера шнур формата HDMI, который позволяет передавать большое количество информации без потери качества.

Старайтесь показывать фильмы на уровне качества формата Bluray, поскольку стандартные DVD-диски позволяют воспроизводить изображение только в разрешении 720 X 576/480. На большом экране разница разрешения более заметна, поэтому стремитесь к качественному изображению и звуку. Звук на большинстве носителей позволяет использовать от двух до пяти каналов, многие с эффектом сурраунд.

Для того, чтобы у вас не было неприятных ситуаций, заранее назначьте ответственного человека, который проследит, чтобы вся аппаратура, файлы в нужном формате и настройка всей техники были подготовлены заранее, а не за 5 минут до киноклуба. Помните, что неорганизованность и некачественные видео и звук также влияют на впечатление от кино-клуба. Отнеситесь к техническим аспектам подготовки не менее ответственно, как и к идеологическим.

#### 3. Команда

Нужно понимать, что для проведения кино-клуба вам понадобиться минимум 3 человека, поскольку вам нужно будет обеспечить проведение встречи, администрирование и работу с техникой. Ведущий дискуссии должен сконцентрироваться на подготовке программы, подготовить качественную презентацию, возможно с нарезанными из фильма клипами или дополнительными интервью, которые обогатят дискуссию. Он должен следить за диалогом и направлять его (для этого важна хорошая подготовка и концентрация на одном деле во время проведения кино-клуба). Важно, чтобы был человек, который встретит гостей, позаботится о напитках и пище, сможет взять на себя вопросы организации зала для встреч. Как уже упоминалось, очень важно, чтобы был человек, который подготовит и проконтролирует готовность техники, совместимость разъёмов и воспроизводимость презентации или видео до встречи кино-клуба. Конечно, можно подключить и больше людей, но 3 человека – минимум, который вам потребуется для проведения евангелизационного кино-клуба. Лучше, когда есть дополнительные люди, которые могут встречать людей, знакомится, создавать атмосферу для общения. Хорошо, если вы сможете встретиться командой, обсудить и подготовиться к встрече вместе. Это поможет вам лучше понимать друг друга и эффективней взаимодействовать на месте.

Ваша команда и отношения в группе – это образ Церкви, которую аудитория сможет или не сможет разглядеть. Вы делаете не просто служение, своими отношениями друг к другу вы являете Народ Божий людям. Это самое главное!

Важно учесть и тот факт, что для хорошей дискуссии нужны искренние и настроенные на диалог христиане, которые не побоятся высказывать свои мысли, и не будут излишне эмоционально реагировать на людей, имеющих другие ценности и взгляды. Мы должны помнить, без участия простых христиан динамика встречи будет иной. Однако их лучше проинструктировать, как будет проходить кино-клуб, и чего не следует там делать. А там не следует ссориться и унижать людей противоположных взглядов. Кино-клуб это пространство для искреннего общения и заботы, а не споров и ссор. Ваша задача не убедить своих гостей в какой-то истине, но открыть им дверь к познанию Бога, Который даёт понимание и принятие истины.

#### вопросы для обсуждения

Подумайте о том, какие ресурсы у вас уже есть для проведения кино-клуба, чего еще не достает?

Подумайте о том, какая вам нужна команда, кому конкретно вы можете поручить три основные роли?

Кто может быть вашей группой поддержки, поддерживать динамику дискуссии, делать рекламу, приглашать новых людей?

О чем вам необходимо проинструктировать всю команду? Какие у вас будут договоренности относительно молитвы, культуры дискуссии, реакции на альтернативные мнения?

Сложные вопросы об использовании фильмов в благовестии

### Сложные вопросы об использовании фильмов в благовестии

Если хочешь больше свободы, приходится в чём-то другом себя ограничивать. Абсолютной свободы не бывает. Терри Гиллиам

#### 1. Что неуместно показывать на кино-кубах

Конечно, неуместно показывать те фильмы, которые прямо пропагандируют разврат, обман, коррупцию или множество других человеческих пороков. Однако, наличие насилия, нелитературной лексики или пикантных сцен не обязательно делает кинокартину «пропагандистом» этих действий и определенного отношения к жизни. Важно смотреть на кинокартину в целом, задавая вопрос: К чему подводит сама картина? Не критикует ли она сама показанное? Даже если это так, то следует задаться вопросом: Что именно приобретёт аудитория от такого просмотра? Если вы склоняетесь, что пользы будет меньше, чем негативных впечатлений, то такую картину смотреть не следует.

Много зависит от вашей аудитории, от их возраста, пола, социального статуса. Вы должны это учитывать и не вносить излишний дискомфорт в посещение ваших кино-клубов. Если возможно подобрать кинокартину, которая будет понятной, без излишних провокационных аспектов, то выбирайте такую. Однако бывает аудитория, которая интересуется определёнными фильмами, или в любом случае посмотрит их. С ними имеет смысл просмотреть некоторые фильмы из категории «на грани». Тем не менее, вы должны быть уверенны, что это принесёт пользу аудитории и не скомпрометирует ваше служение.

Важно обращать внимание на возрастные ограничения, которые приписываются фильмам в США и во многих постсоветских странах. Конечно, если ваша аудитория подростки, то не следует смотреть фильмы категории 16+ (R). Старайтесь следить за категорией возрастных ограничений на избранный для просмотра фильм.

Любящие родители не навредят своему ребёнку. Относитесь к людям, которым вы служите с заботой, и вы сможете принимать правильные и адекватные в вашей ситуации решения.

#### 2. Чего не следует ожидать от кино-клуба

Не следует ожидать, что кино-клуб приведёт людей прямиком в церковь. Но он может стать основой для глубоких отношений, которые со временем поспособствуют обращению человека к Богу. Также, не следует ожидать от кино-клубов исчерпывающих разборов кинокартин, поскольку их главная задача – общение, через которое мы свидетельствуем о Боге. Не следует ожидать и того, что кино-клуб станет клубом апологетики или борьбы с ересями популярной культуры, поскольку наша задача свидетельство, а не переубеждение гостей.

Служение кино-клуба всегда должно идти в связке с другими служениями. Вовлекайте людей в домашние группы, лагеря, молодёжные встречи, и тогда плоды этого служения не заставят себя ждать. Помните, ключевая ценность кино-клуба — неформальная социализация людей, которые открыты к тому, чтобы говорить о христианстве и Боге.

## 3. Как взаимодействовать с теми, кто пришёл со своей обоснованной перспективой

Главный закон дискуссий кино-клуба – сохранять право каждому участнику остаться при своём мнении. Однако мы можем и должны бросать вызов. Главное, чтобы в своей подготовке и анализе кинокартины мы показывали, что наше мнение имеет какие-то основания и использует саму кинокартину (как художественное произведение, так и документалистику), а не просто является эмоциональной реакцией на нее.

Предложите группе оценить доводы сторон, если мнения разделились между вами и гостем. Сделаете это не агрессивно, не противопоставляя ваше мнение чужому. Вовлеките человека как равноценного участника встречи, ни в коем случае не пытайтесь его подавить и раскритиковать. Зачастую, ваше отношение к людям это то, что остается в памяти у гостей, а не доводы, которые были приведены на встрече.

Занимайтесь самообразованием. Ели вы не знаете кинематограф, авторов и некачественно подготовились к дискуссии, уловить вас в недостатках будет нетрудно. Но не стоит разочаровываться. Если вам не хватает знаний, намного хуже, когда вы делаете вид, что что-то знаете, чем когда вы признаёте свои недостатки или неосведомлённость.

Помните, ваше служение – помочь людям увидеть Бога: в кинокартине, в команде, в вашем отношении к гостям. Если вы будете об этом помнить, ваш кино-клуб обязательно принесёт плод.

Часто люди хотят, чтобы их послушали, поэтому дав человеку высказаться, вы приобретёте у него больше авторитета, чем, если подавите его мнение весомыми доводами.

#### вопросы для обсуждения

Постарайтесь назвать несколько смысловых фильмов для семейного просмотра, которые можно показать людям любого возраста?

Какой результат вы ожидаете от служения киноклубов?

Как вы можете продолжать служить тем людям, которые стали вашими частыми посетителями и показали свою заинтересованность в христианстве?

### Александр Негров

Учебный курс «Лидерство в служении» направлен на то, чтобы мотивировать современного христиана к нравственной и профессиональной готовности брать на себя ответственность за свою судьбу и судьбу окружающих людей, побудить к поиску богоугодных путей и способов реализации своих талантов и призвания, прав и свобод в условиях современной церкви и общества.

Ключевыми особенностями курса являются:

- фундаментальный подход к особенностям христианского лидерства;
- целостный взгляд на благовестие;
- фокус на практическом применении библейских истин;
- применимость в служении в церкви и профессиональной деятельности.

### Автор курса

#### АЛЕКСАНДР НЕГРОВ

### Содержание курса

| <b>ТЕМА 1.</b> Что такое лидерство? Особенности христианского лидерства                                | 88  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| <b>ТЕМА 2.</b> Личное лидерство и организационное лидерство. Призвание и профессиональная деятельность | 93  |
| <b>ТЕМА 3.</b> Команда и командное лидерство                                                           | 99  |
| <b>ТЕМА 4.</b> Лидерство и вовлеченность                                                               | 102 |
| <b>ТЕМА 5.</b> Важность обратной связи в развитии лидерства                                            | 105 |

Что такое лидерство? Особенности христианского лидерства

### Что такое лидерство? Особенности христианского лидерства

#### 1. Понимание лидерства теоретиками и практиками

Лидерство – ведущий признак любого взаимодействия людей, религиозных или светских. Любое межличностное общение людей, взаимодействие внутри семьи, группы, организации, движения нуждается в лидерстве. Любое сообщество людей, признающее за лидером право вести и управлять, надеется на благоразумное и полезное руководство. Когда лидер не только будет влиять на деятельность группы людей, достигая с ними определенных целей, но и станет интересоваться благополучием, благосостоянием и совершенствованием своих последователей (членов своих команд, работников организаций, граждан страны и т. д.).

Лидерство существует везде, где есть межличностные отношения, где происходит объедение и координация индивидуальных усилий людей. Лидеры ведут за собой, поддерживают, вселяют уверенность, помогают найти место в жизни, выход из сложных ситуаций. Те же, кто следует за ними, делают это не по обязанности, а из доверия и являются по отношению к лидеру не подчиненными, а последователями.

У начальников есть подчиненные, у лидеров – последователи.

В литературе можно найти типичные выделяемые различия между лидерством и тем, что с классической точки зрения называется управлением. См. таблицу – «Сравнение различия подходов с<sup>3</sup> точки зрения менеджмента и лидерства»

<sup>3</sup> Cm.: Kotter John P. Leading Change / John P. Kotter. - Boston, MA: Harvard Business School Press, 1996.

|                        | Менеджмент                                                                                                                                                                                                                                     | Лидерство                                                                                                                                                                                            |
|------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Направление            | <ul> <li>Планирование и составление бюджета</li> <li>Концентрация внимания на итоговых финансовых результатах деятельности</li> </ul>                                                                                                          | <ul> <li>Создание образа будущего и разработка стратегии</li> <li>Концентрация внимания на будущих результатах деятельности</li> </ul>                                                               |
| Ориентация             | <ul> <li>Организация работы и подбор персонала</li> <li>Руководство и контроль</li> <li>Создание границ</li> </ul>                                                                                                                             | <ul> <li>Формирование корпоративной культуры</li> <li>Стимулирование профессионального роста персонала</li> <li>Устранение границ</li> </ul>                                                         |
| Взаимоотношения        | <ul> <li>Командовать или подчиняться</li> <li>Концентрация внимания на достижении корпоративных целей, связанных с производством/ продажей товаров и услуг</li> <li>Использование должностной власти</li> <li>Исполнение роли босса</li> </ul> | <ul> <li>Концентрация внимания на людях: воодушевление и мотивация членов группы</li> <li>Использование личной власти</li> <li>Исполнение роли наставника, помощника, прислуги</li> </ul>            |
| Личностные<br>качества | <ul> <li>Эмоциональная дистанция</li> <li>Ментальность эксперта</li> <li>Умение выражать свои мысли</li> <li>Конформизм</li> <li>Адекватна оценка организации</li> </ul>                                                                       | <ul> <li>Эмоциональные связи</li> <li>Открытость (широкий кругозор)</li> <li>Умение слушать собеседника (общение) Нонконформизм (смелость)</li> <li>Адекватная оценка собственных качеств</li> </ul> |
| Результаты             | Сохранение стабильности, формирование культуры, в которой более всего ценится эффективность работы                                                                                                                                             | Инициация изменений,<br>формирование культуры, в<br>которой более всего ценится<br>честность                                                                                                         |
| Управление             | <ul><li>Подчиненные</li><li>Процессы и другие ресурсы</li></ul>                                                                                                                                                                                | <ul><li>Последователи</li><li>Соратники</li><li>Климат</li><li>Культура</li></ul>                                                                                                                    |

Безусловно важным для понимания лидерства является различение тонкой грани: идут за лидером потому, что он ведет? Или идут за лидером потому, что за ним хочется идти? Позитивное взаимное влияние лидера и последователей возникает, когда они объединены общими целями, направленными на конкретные и значимые изменения в тех или иных ситуациях или обстоятельствах их жизни. Но при этом чрезвычайно важен мотивационный аспект: что движет лидером, когда он ведет за собой людей? И что движет людьми, идущими за лидером?

Если обратиться к этимологии понятия, то слово «лидерство» восходит к древнеанглийскому loedan и означает «брать с кем-то», «указывать путь». Ledere означало человека, который показывал людям путь, чтобы они успешно завершили путешествие. Сущность лидерства в том, чтобы показывать путь и вести людей. На это, в частности, указывает Роджер Гилл – профессор лидерологии

Даремского университета. В своих статьях<sup>4</sup> он постулирует, что **лидерство – это показывание пути и помощь другим (или побуждение) в следовании по нему.** 

Вместе с Гиллом мы предпочитаем использовать в определении лидерства слово «побудить» – в смысле оказания помощи, поддержки, а не «влиять», т. к. в контексте нашего недавнего исторического опыта влияние нередко понимается как манипуляция, давление, т. е. обладает неким авторитарным оттенком. Причем, как в светских, так и в христианских кругах лидерство, понимаемое как влияние на других, сосредоточивается именно на фигуре лидера и его способности влиять. Побуждение и помощь следовать к намеченной цели больше сосредоточено на наличии общего видения и помощи в его достижении, нежели на способах влияния (вплоть до давления) на людей, исходя из интересов, не всегда разделяемых последователями.

Христианское лидерство сосредоточено не на технике влияния, управления и даже не на фигуре самого лидера, но на источнике видения, куда следует идти самому и вести других людей (что также определяет лидерские ценности, практики, сущность коммуникации и пр.). Таким образом, «указывание пути» предполагает знание или по крайней мере веру в этот путь (а мы помним слова Христа «Я есть Путь...»). Именно в этом ракурсе мы убеждены в огромной важности миссии.

Как мотивировать неверующих (и даже верующих) людей идти по этому Пути к Богу? Что воспринимается как конечная цель нашего христианского путешествия в этой жизни, нашего паломничества? Очевидно, в данных вопросах порой невозможно просто повлиять и тем более заставить людей двигаться в таком направлении. Более того, даже самые эффективные и авторитарные,

<sup>4</sup> См.: Гилл Р. Текстовые повествования в лидерологии: проблема интерпретации как функция и значение лидерства / Р. Гилл // Нравственные и духовные аспекты лидерства / под. ред. Ю. Н. Красниковой, А. И. Негрова, В. А. Сарапулова. – СПб.: Санкт-Петербург. христианский ун-т, 2014. – С. 25-42. – (Серия: «Лидерство: теория и практика»; вып. 1); Гилл Р. Изучение лидерства в контексте лидерологии: герменевтическая модель / Р. Гилл // Общие и специальные методы изучения лидерства / под. ред. Ю. Н. Красниковой, А. И. Негрова. – СПб.: Санкт-Петербург. христианский ун-т, 2015. – С. 69-99. – (Серия: «Лидерство: теория и практика»; вып. 2); ср.: Gill Roger. Theory and Practice of Leadership / Roger Gill. – 2nd ed. – London: SAGE Publications, 2011.

основанные на грубой силе мирские модели лидерства, в долгосрочной перспективе оказывались неплодотворными. Как же нам, христианам, исполнять свое призвание быть светом этому миру, распространять Царство, побуждать окружающих стремиться к Богу?

#### 2. Общие концепции лидерства

Из всех общих концепций лидерства, которые нам удалось рассмотреть до сего дня, наиболее взвешенной и практической является герменевтическая модель лидерства<sup>5</sup>, предложенная Роджером Гиллом и включающая в себя шесть основных тем и практик лидерства, упоминаемых в других моделях:

- 1. наличие видения, как представления о желаемом будущем;
- 2. наличие четкой миссии (т. е. цели, смысла какой-то деятельности);
- 3. наличие общих ценностей у группы людей;
- 4. применение соответствующих стратегий и практик в процессе лидерства;
- 5. укрепление людей с целью успешной реализации ими своих задач;
- 6. вовлеченность в процесс лидерства всех заинтересованных сторон.

Таким образом, у группы людей (в нашем случае христиан) имеется конкретное видение или по крайней мере присутствуют общие представления о цели своего движения. Видение определяет нашу миссию, т. е. цель. Миссия основывается на общих для людей ценностях (в нашем случае это библейские ценности). Поэтому лидерство неразрывно связано с продвижением и реализацией видения и миссии, основанных на определенных ценностях.

Эффективное лидерство включает в себя создание и поддержание общих: видения, миссии и ценностей. Далее, видение и миссия на основании общих ценностей реализуются посредством стратегий, учитывающих наличие или отсутствие необходимых ресурсов. Чаще всего главный ресурс – это сами люди. Именно поэтому необходимо укрепление людей (англ., empowerment), наделение их полномочиями, чтобы они могли реализовывать свои задачи.

Это тесно связано не только с передачей людям тех или иных полномочий, ресурсов и прочего, но и вовлечением их в процесс деятельности посредством соответствующей мотивации.

<sup>5</sup> См.: Гилл Р. Изучение лидерства в контексте лидерологии: герменевтическая модель. - С. 69-99.

#### ТВОРЧЕСКОЕ ЗАДАНИЕ:

Что такое лидерство? Предложите свое определение. Спросите мнение других.

Как человек становится лидером? Одни утверждают, что лидерами становятся, а не рождаются. Другие говорят о том, что у каждого человека есть задатки к тому или иному виду деятельности, поэтому будет человек лидером или не будет – зависит от его природных способностей. Какая у вас позиция? Объясните свою точку зрения.

Лидерами становятся благодаря: усилиям и работе над собой (а) или благодаря внешним факторам (б). Какая у вас позиция? Аргументируйте. Как вы считаете, какова роль последователей какоголибо лидера: следовать за лидером (а); служить другим ради общей цели (б); подчиняться указаниям лидера (в); вместе с лидером и командой стремиться к общей (г) цели? Аргументируйте.

Выберите одно определение лидерства, с которым вы согласны меньше всего (аргументируйте свой выбор).

- Лидерство это служение Богу и людям ради высоких целей.
- Лидерство это взаимодействие лидера и последователей в достижении общей цели.
- Лидерство оказывать влияние на других людей и вести их за собой.
- Лидерство это власть над людьми.
- Лидерство показывать путь, помогая другим следовать по нему.
- Лидерство это популярность, известность, успешность. Есть мнение, что с христианской точки зрения лидерство подразумевает, прежде всего, следование за Христом в качестве соработника Божия для исполнения Божьей воли по отношению к Его творению. Насколько, по вашему мнению, приемлемо такое объяснение христианской перспективы на лидерство?

Личное лидерство и организационное лидерство. Призвание и профессиональная деятельность

### Личное лидерство и организационное лидерство. Призвание и профессиональная деятельность

Исторически понятие «призвание» главным образом содержало религиозной точку зрения о том, что человек, наделенный какими-то способностями, призывался Богом (или Высшей силой) совершать какие-то действия, например служить чемто другим людям<sup>6</sup>. Призвание воспринималось как полученная свыше миссия или поручение. В последнее столетие понятие «призвание» расширилось и стало употребляться и в религиозном, и в светском дискурсе. Многочисленные современные определения понятия «призвание» содержат три основные идеи. Во-первых, в определениях передается идея, что кто-то кем-то призывается (побуждается) на исполнение чего-то. Это предполагает, что всегда имеется внешняя призывающая сторона, обладающая правом, статусом или степенью важности, обязывающая призываемую сторону к каким-то действиям.

Такое буквальное понимание термина «призвание» используется и в религиозной, и в нерелигиозной жизни. Во-вторых, под призванием понимается отношение человека к своей жизни в самом широком смысле. Человек усматривает в какой-то деятельности суть своего существования и смысл жизни; через свою деятельность человек видит возможность самореализации и достижения личного счастья. Третья часто встречающая идея содержит идею просоциальной мотивации трудовой деятельности.

Человек воспринимает свою карьеру как оказание помощи людям.

Жизнь – это служение другим<sup>7</sup>. Комбинация этих трех идей и составляет суть призвания человека, которое стоит отличать от частных понятий, таких как «трудовая деятельность», «трудовая обязанность», «социальная или политическая активность», «воинская повинность» и т. д.

<sup>6</sup> Cm.: Hardy L. The fabric of this world: Inquiries into calling, career choice, and the design of human work / L. Hardy. – Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1990.

<sup>7</sup> Cm.: Dik B. J. Calling and vocation at work: Definitions and prospects for research and practice / B. J. Dik, R. D. Duffy // The Counseling Psychologist. – 2009. – № 37. – P. 424-450.

#### 1. Что такое призвание?

«Быть призванным – значит иметь глубокое внутреннее убеждение, что у тебя есть личное предназначение и цель, которые выстраивают твою жизнь»<sup>8</sup>.

Именно через осознание своего призвания человек замечает удивительные перемены в жизни. Понимание, принятие и подчинение своему призванию превращают работу профессионала в занятие, на которое у него есть право и к которому он относится с глубокой ответственностью. Человек, осмысливающий важность своего призвания, способен достичь многого. Он может посвятить себя какому-то делу целиком. Если такому человеку удастся преодолеть эгоизм, то он с радостью будет наблюдать за другими людьми, реализующими свое призвание, сможет помочь им раскрыться или по крайней мере не будет им мешать.

Теория духовного лидерства (ТДЛ), предложенная американским профессором Луисом В. (Джоди) Фраем, постулирует, что мотивация работников, характеризующаяся уверенностью в себе (в других) и стремлением достичь намеченной цели, служением людям на основе бескорыстной заботы друг о друге, соответствует фундаментальным потребностям людей в духовном благополучии. Это духовное благополучие заключается в осознании личного предназначения и в принадлежности к общине или коллективу<sup>9</sup>. Призвание означает «то, как один человек меняет мир, служа другим и, таким образом, обретает смысл и цель в жизни»<sup>10</sup>.

Призвание – чувство того, что жизнь имеет смысл и значимость.

В своей исследовательской и консалтинговой работе с профессионалами Фрай предлагает несколько тестовых вопросов для оценки степени осознания своего призвания, а следовательно, и своего духовного благополучия. Во время тестов он выявляет личные установки опрашиваемых по отношению к различным формулировкам. Например, респонденты должны выразить степень своего согласия с такими формулировками<sup>11</sup>:

<sup>8</sup> Fry L. W. Maximizing the Triple Bottom Line through Spiritual Leadership / L. W. Fry, M. S. Nisiewicz. – Stanford, CA: Stanford University Press, 2013. – P. 140.

<sup>9</sup> Cm.: Fry L. W. Spiritual Leadership and Faith and Spirit at Work / L. W. Fry // Handbook of Faith and Spirituality in the Workplace: Emerging Research and Practice / ed. J. Neal. – New York: Springer Science and Business Media, 2013. – P. 699-700.

<sup>10</sup> Fry L. W. Impact of Spiritual Leadership on Unit Performance // L. W. Fry, S. T. Hannah, M. Noel, F. O. Walumbwa // The Leadership Quarterly. – 2011. –  $\mathbb{N}^2$  22. – P. 263.

<sup>11</sup> В анкетах используются пять градаций ответов: (1) абсолютно не согласен; (2) не согласен; (3) затрудняюсь ответить; (4) согласен; (5) полностью согласен.

- Моя деятельность, работа, служба имеют важное значение (для других?)
- Работа, которую я делаю, имеет глубокий смысл для меня
- Моя деятельность очень важна для меня

С христианской точки зрения успешным профессионала можно назвать в том случае:

- Если в его деятельности и в достижениях проявился божественный характер и разум. Руководствуясь заповедями Бога и направляя жизнь во славу Его, верующий человек может быть успешным в различных профессиональных сферах.
- Когда ощутимо то благотворное влияние, которое он оказал на свое окружение.
- Если его жизнь это служение другим своими талантами и своей деятельностью.

В общих чертах, деятельность христианина-профессионала мало чем отличается от профессиональной деятельности неверующего человека. Хороший профессионал, будь он верующий или неверующий человек, обладает специфическими компетенциями, необходимыми для профессионального труда, а также важными личностными качествами: честность, ответственность, надежность, целеустремленность и т. д.

Христианин, однако, воспринимает свой профессиональный труд, как смысл выражения служения Христу и людям на рабочем месте и в конкретных социально-экономических действиях и ситуациях. Христианская миссия через профессию возникает и происходит, когда христиане сознательно воспринимают свои профессии не просто, как социально ценную область для приложения своих физических и духовных сил, но и как область, в которой осуществляется их личное сотрудничество с Богом.

Для христиан быть юристами, программистами, учителями, священниками, инженерами, предпринимателями, музыкантами, архитекторами, агрономами, финансистами, врачами, художниками — означает заниматься избранной профессиональной деятельностью совместно с Господом Богом, Который осуществляет Свою творческую, созидательную и искупительную миссию в этом мире. Задумайтесь о том, что христианская миссия может и должна осуществляться везде, где потенциально может быть Бог и куда Он может направить Своих избранных и призванных людей для исполнения Своего дела!

Если христиане трудятся в той сфере, куда Бог их призвал и для которой Он наделил их талантами, знаниями, качествами, тогда они служат Богу и людям не только по выходным дням или по вечерам, когда они посещают церковные служения или мероприятия. Они служат и во время своей профессиональной деятельности – с понедельника по пятницу (в рабочие дни и часы).

Христианская миссия через профессию имеет огромный потенциал. Неверующие люди или представители других религий могут и должны услышать проповедь о Христе от христианпрофессионалов. Это очень важно! Нужно благовествовать, конечно, в первую очередь через производство качественных товаров и услуг, на языке высокой трудовой этики и искренних, доброжелательных отношений с людьми. Такая проповедь познакомит неверующих с Богом более убедительно, чем просто слова, наполненные религиозными штампами.

#### 2. Христианин в профессиональной жизни

В любом коллективе мы взаимодействуем с людьми, обладающими разными взглядами и ценностями. Эффективное лидерство охарактеризовано проявлением уважения к людям, неподдельным желанием служить другим или делать что-то полезное для них независимо от их взглядов и убеждений.

В профессиональной жизни люди сталкиваются с конкуренцией. Конкуренция сама по себе не является негативным явлением, однако эффективное лидерство главным образом способствует успеху других. Человек может находиться под давлением конкуренции, и здесь нужно проявлять волю и характер, чтобы не обращать внимания на других и стараться развивать свои сильные стороны и профессиональные навыки. Лидерство это не соперничество с другими, а проявление своего мастерства. Настоящие профессионалы ценят не просто победу над кем-то, а проявление таланта и результата работы.

Лидер постоянно сталкивается с вопросами справедливости, трудовой этики, межличностных взаимоотношений. Настоящее лидерство требует встать на защиту тех, к кому проявлена та или иная несправедливость, предъявления к себе больших нравственных требований, нежели к другим.

В профессиональных коллективах легко обнаруживаются недостатки других. Однако настоящий лидер должен в первую очередь анализировать себя, свое поведение, свою работу. Это не исключает того, что мы можем указывать на промахи и недочеты, низкие показатели других.

В профессиональной жизни мы сталкиваемся с тем напряжением, которое возникает между профессиональной и личной, семейной, жизнью. К сожалению, часто происходит так, что карьера профессионала становится препятствием к сохранению семьи и личного здоровья. Настоящий лидер будет выдерживать баланс между усилиями и временем, которые он направляет на достижения в работе, и созданием комфортной атмосферы в семье.

В профессиональной жизни мы сталкиваемся с другими профессионалами, у которых могут быть иные подходы к делу, другие стили и модели лидерства. Настоящий лидер признает, что нет какого-либо единственно верного подхода к мотивации, направлению и координации людей. Эффективное лидерство

проявляется в том, когда люди могут адаптироваться, находить общий язык, разрешать конфликты и объединять разноплановых людей для достижения общих целей.

Эффективным лидерством можно считать такое отношение к жизни, когда мы понимаем, что не все от нас зависит. Настоящий лидер признает, что он может быть успешен не во всем и не всегда. Однако он движется вперед, анализирует и извлекает уроки из неудач и с надеждой на успех берется за новое дело. Иными словами, в профессиональной жизни человеку требуется должное мудрое смирение и при этом – здравое упорство.

#### 3. Эффективный лидер организации

В каждой организации или коллективе профессионалов должно быть понимание того, ради чего существует их коллектив. Эффективное лидерство предполагает четкое осознание существования той или иной организации или коллектива и ясное доведение этого смысла до всех сотрудников организации.

Результатом эффективного лидерства является понимание долгосрочных целей коллектива профессионалов, всей организации и всех ее подразделений. В профессиональной жизни лидерство проявляется в подключении сотрудника к видению всей организации; этому способствует его собственная внутренняя мотивация, а также – благоприятные условия, создаваемы в организации, с тем чтобы сотрудник был активным соучастником достижения долгосрочных планов. В рамках видения всей организации у каждого профессионала должны быть собственные цели, к достижению которых он будет прилагать усилия. Если обратиться к примеру спортивной профессиональной команды, то для нас становится понятным следующее: у каждой команды – свои задачи (выиграть чемпионат), а у каждого из игроков может быть своя цель профессионального усовершенствования или развития.

Лидерство в профессиональной жизни требует баланса между заинтересованностью в достижении высоких результатов организации и заботой о людях. Многие мощные организации приняли на вооружение модель служения людям даже на рабочем месте. Когда потребности людей удовлетворены, тогда их трудовые показатели увеличиваются.

Лидерство в команде профессионалов предполагает эффективность командного взаимодействия, заботу о благополучии каждого члена команды, взаимную подотчетность, общую целенаправленность на достижение цели команды. Независимо от должностного положения в профессиональной команде человек должен проявлять инициативу и личную ответственность. Лидерство в профессиональной жизни отражается и в том, насколько более опытные развивают вокруг себя других профессионалов, насколько в коллективе людей есть умение и желание вносить необходимые изменения.

### 4. Отношение христианина к работе и профессиональной жизни?

Верующие люди имеют привилегию общения с Богом, Который через Свое откровение дал человеку представление о Себе и о Своей воле относительно человека. Первая евангельская заповедь: «возлюби Господа Бога всем сердцем, всей крепостью и всем разумением» направлена на то, чтобы люди верующие могли лучше понять Бога и актуализировать Его замысел в своей жизни. Наше познание Бога способствует и нашему пониманию себя, т. к. человек сотворен по образу Божьему. Вторая евангельская заповедь: «возлюби ближнего своего, как самого себя» направлена на то, чтобы верующие люди творили добро окружающим в той же степени, в которой они хотели бы испытывать его на себе. Разумение Бога и разумение Его замысла относительно нашей жизни ведет к тому, что человек задумывается о том, каким образом и где он может приносить пользу другим.

Профессиональная жизнь и трудовая деятельность верующего человека должны гармонично сочетаться с волей Бога для человека. Весьма полезным для верующих людей будет упражнение молитвы и размышления о призвании Богом на определенную трудовую или профессиональную деятельность. К сожалению, часто христиане при выборе профессии или места работы не озадачиваются поразмыслить над тем, насколько в Божьем замысле для них предопределен тот или иной род занятий.

Роль Бога не может быть ограничена определением человека только на церковное служение, но также она распространяется и на общественно-профессиональную деятельность.

Принципы христианского лидерства коренным образом не различаются в зависимости от контекста приложения (в семье, поместной церкви, школе, на производстве, в коммерческой или некоммерческой организации, творческом коллективе и т. д.).

Христианин на любом рабочем месте к своему труду должен относиться ответственно не только перед своими руководителями или клиентами, но и перед Господом Богом. Любой профессиональный труд будет успешен и принесет человеку удовлетворение, если к этому труду человек призван Богом, если он работает, как для Бога.

Команда и командное лидерство

# **Команда и командное лидерство**

На протяжении последних лет в современной теории и практике организационного лидерства стало уделяться больше внимания самоуправляемым командам, а линейные менеджеры<sup>12</sup> стали называться «руководителями команды». В свою очередь небольшие коллективы церковных людей, осуществляющих какой-либо вид деятельности и имеющих специфическую зону ответственности, стали называться «командами» вместо «церковных комитетов», «братских церковных советов», «певческих групп» и т. д.

Деятельность человека осуществляется во взаимодействии с другими людьми. Сообща людям посильно достичь многого, воплотить в жизнь намного больше идей, чем в одиночку, обособленно. Известно, что «мир людей – это мир групп». Однако не каждую группу людей, не каждый человеческий коллектив, конечно, можно назвать командой.

#### 1. Что отличает команду людей от группы людей?

Назовем четыре характеристики:

- 1. Группа, как некая общность людей, объединена общественными признаками с более широкими задачами, а команда объединена специфическими признаками с конкретными целями и задачами (юноши 20 лет, футбольная команда юношей 20 лет).
- 2. Члены группы могут выполнять несколько разрозненных ролей, а члены команды имеют более четко обозначенные права и обязанности, они имеют свою узкую специализацию.
- 3. Принадлежность к группе может объясняться преследованием личных интересов, а принадлежность к команде прежде всего (в идеале!) предполагает ассоциирование с целями и задачами всей команды.

<sup>12</sup> Fry L. W. Maximizing the Triple Bottom Line through Spiritual Leadership / L. W. Fry, M. S. Nisiewicz. – Stanford, CA: Stanford University Press, 2013. – P. 140.

 Принадлежность к команде дает некое удовлетворение и от осязаемых результатов общей деятельности, и от эмоциональной атмосферы, которая совместно создана в команде. Только в команде возможно возникновение общей культуры.

#### 2. Факторы успешной команды

Принципами эффективного лидерства в команде можно считать:

- 1. Достигнутое доверие между членами команды.
- 2. Взаимодействие и обмен информацией.
- 3. Сопричастность команде (когда члены команды разделяют одни идеи или ценности с другими и готовы что-то сделать для общего блага, а не только для себя!).
- 4. Участие в разрешении конфликтов (межличностных и других).
- 5. Качественная обратная связь.

В команде очень важно установить и развивать доверие. Команда недееспособна без доверия внутри себя. Наибольшее препятствие для создания доверия – нежелание быть откровенным (нежелание признать сомнения, бессилие, просчеты и т. д.). Доверие – свобода от зажатости членов команды в разговорах о своих личных трудностях.

Команда должна практиковать полное и смелое обсуждение противоречивых идей. Настоящие команды не пренебрегают идеями/предложениями членов команды, но детально их обсуждают. Продуктивность команды нарушается из-за страха возникновения конфликта. Уклончивые комментарии, завуалированные оценочные реплики – индикаторы дисфункции команды. Нужно помнить, что все долгосрочные взаимоотношения развиваются и крепнут благодаря разрешенным конфликтам.

Команда должна развивать преданность совместно принятым решениям/планам и преданность друг другу. Враги команды – факторы «расплывчатости» и «неопределенности». Дело в том, что людям легче соглашаться с каким-либо решением, если нет намерения брать на себя ответственность за реализацию этого решения.

Следовательно, настоящие команды вырабатывают культуру «командной ответственности и подотчетности», предполагающей определение взаимных ожиданий, четких задач и функциональных обязанностей каждого члена команды. Настоящие команды развивают культуру общего успеха. Они проводят совместное планирование, реализацию планов и оценку результата. Конечно, хорошим результатом является не только достижение цели команды, но и развитие самой команды.

#### Командному лидерству характерно:

- 1. поддерживать команду в достижении общей цели (или не допускать «расфокусировку», «размытие» цели, ценностей, стратегии и др.);
- 2. поддерживать оптимальный микроклимат в команде;
- 3. воспитывать уверенность среди членов команды;
- 4. способствовать целостному развитию членов команды (заботиться о их благополучии);
- 5. устанавливать командные приоритеты;
- 6. определять качество командного поведения и индивидуального исполнения.

#### ТВОРЧЕСКОЕ ЗАДАНИЕ:

Попросите друзей, знакомых дать ответ на вопрос: Каковы наиболее характерные признаки отрицательного командного лидерства? Выберите любое количество ответов.

- Неумение разрешать конфликты.
- Преследование собственных интересов в ущерб интересам команды.
- Неумение определить общую цель и стратегию команды.
- Нежелание поддерживать других.
- Нечестность, несправедливость.
- Непонимание ролей в команде.
- Надменность.
- Недоверие.

Лидерство и вовлеченность

### Лидерство и вовлеченность

Очень часто люди имеют многие необходимые материальные и нематериальные условия для того, чтобы осуществить чтолибо, но у них нет желания, стремления, посвященности. Они не испытывают необходимых положительных эмоций, чтобы взяться за дело или оставаться посвященными команде, служению.

На протяжении продолжительного времени считалось, что людей можно склонить к какой-либо деятельности, поднять их эффективность, если им хорошо все объяснить, договориться с ними об условиях оплаты труда. Для удержания людей в организациях традиционно использовались механизмы наказания (кнут) или поощрения (пряник). Многие работодатели воспринимали своих наемных сотрудников в качестве людей, которых может мотивировать хорошая зарплата, продвижение по службе или другие факторы. Главное – создать необходимые материальные условия на рабочем месте, заранее обсудить систему наказаний или поощрений и т. д. Сегодня же все признают: существенную роль в эффективности организаций играет личная вовлеченность сотрудников в жизнь организации (в деятельность и жизнь общины и др.).

#### 1. Вовлеченность людей

Вовлеченность людей представляет собой интеллектуальное и эмоциональное посвящение делу и людям (организации, работе, руководителям, коллегам). Вовлеченность проявляется в степени, до которой люди готовы с желанием и радостью прикладывать усилия и выполнять работу даже сверх того, что от них обычно ожидается. Вовлеченный человек стремится проявить себя с лучшей стороны, отдать все самое лучшее, продемонстрировать свой творческий потенциал, проявить инициативу ради общей цели и общего результата.

Личная вовлеченность человека в общее дело (деятельность команды или организации) – один из важнейших факторов эффективности различных организаций. Это применимо и к деятельности команд, христианских общин и др. Современные исследования показывают, если человек реализовывает свои физические и интеллектуальные способности, а также переживает положительный эмоциональный подъем от своего личного участия в совместной деятель-

ности, то его личная эффективность повышается. Он продолжает оставаться лояльным своей организации, коллегам и т. д.

#### 2. Структура вовлеченности

Простая структура вовлеченности может быть представлена в виде трех уровней:

- физический уровень относится к степени затраченных сил, направленных на исполнение своих обязанностей, выполнение своей роли;
- когнитивный (уровень знания) касается убеждений человека, членов команды, общины, организации (важно знать и понимать, почему и для чего ты трудишься, служишь);
- эмоциональный свидетельствует о том, какое у людей эмоциональное отношение (положительное или отрицательное) к организации, общине, команде в целом и к ее руководителям.

Человек эффективен в организации (команде, общине), если дело, за которое он взялся, ему по силам, он понимает смысл и значимость этой деятельности и ему интересно, приятно и даже радостно заниматься этим делом.

Эффективное лидерство в христианских общинах, различных командах и организациях направлено на то, чтобы вовлечь людей в общее дело, оказывая влияние, мотивируя и вдохновляя их, чтобы те хотели сделать то, что должно быть сделано, и даже более. Лидеры вовлекают сотрудников посредством того, что используют различные формы личного авторитета, а не позицию административной силы (власти).

Понимание того, что мотивирует людей в работе, как это происходит, что предпринимают руководители, когда мотивируют сотрудников, и как они создают условия для появления мотивации – все это играет существенную роль в вовлечении сотрудников в работу и в организацию.

Эффективное лидерство обращает внимание на то, что мотивирует людей, а это требует учитывать особенности личности людей и их жизненные ситуации. Ведь мотивации у людей меняются. Если люди самомотивированные. Профессионалов мотивирует продвижение и успех. Это вполне нормально.

Других людей мотивирует трудная задача, особенно, если с ней можно справиться. Таких людей мотивируют задачи, если они конкретные, измеримые, находятся в гармонии с общей деятельностью, реалистичные, понятные по срокам исполнения.

С точки зрения лидерства следует помнить, что нужно быть мотивированным, чтобы мотивировать других.

#### ТВОРЧЕСКОЕ ЗАДАНИЕ:

Найдите информацию о какой-то теории мотивации.

- Изучите ее основные предпосылки и практические рекомендации. Оцените ее истинность на основании учения Библии.
- Прокомментируйте ее точность и полезность с точки зрения вашего жизненного опыта.

Опишите убеждения и действия хорошего христианского руководителя, который руководствуется библейскими принципами и знаком с некоторыми теориями о потребностях и мотивации людей.

Важность обратной связи в развитии лидерства

# Важность обратной связи в развитии лидерства

Развитие лидерства в церкви (в христианской организации, и не только) – это процесс и результат хорошо спланированных и согласованных мероприятий, направленных на развитие людей, и помогающих им развиваться с помощью своей деятельности благодаря наставничеству и поддержке других людей. В развитии лидерства в христианской среде, конечно, ведущую роль занимает Бог. Все исходит от Него, и все доброе сотворено именно Им (Ин. 1:3; Кол. 1:16а; Откр. 4:11). Эффективное христианское лидерство, естественно, нужно ради исполнения Божьей воли, все для Него и для Его славы (Кол. 1:166).

Развитие лидерства должно быть интегрировано в повседневную практику и таким образом стать частью культуры взаимодействия среди христиан. Важной частью развития лидерства является конструктивный диалог между верующими, в котором на основе христианской любви верующие говорят истину друг другу и выражают свое мнение по поводу каких-либо вещей.

#### 1. Обратная связь в церкви и в христианских организациях

Кто-то мудро сказал, что только Иисус Христос, обладая непревзойденной властью, никогда не злоупотребил властью; обладая всеми возможностями, не использовал их ради своей популярности и т. д. Все другие лидеры или их последователи (прошлые и настоящие) далеко несовершенны. Они легко поддаются различного рода искушениям, совершают ошибки, а следовательно, нуждаются в том, чтобы кто-то своевременно дал полезный совет, предостерег, подметил какие-либо сильные стороны и т. д.

В церкви или в христианских организациях верующие нуждаются в ободрении и обратной связи, направленной на то, чтобы оказать им необходимую помощь в их развитии. Верующий человек должен быть расположен к тому, чтобы выслушать мнение мудрых и опытных: о его сильных и слабых сторонах, о достижениях и промахах. Это очень важно для самоанализа и совершенствования. Верующий человек должен быть настроен на то, чтобы каждый день искать

способы улучшения, развития своего служения. Чтобы христианская деятельность в целом была результативной и созидательной, очень важно для верующих создавать оптимальные условия, способствующие диалогу, обмену мнениями о совместном служении.

Отзыв или обдуманная ответная реакция на какое-либо действие часто называется обратной связью (ОС). В процессе взаимодействия между лидером (руководителем) и последователями (сотрудниками) происходят различные межличностные коммуникации. В организациях или командах люди предлагают или реагируют на различные предложения, инициативы, замечания, возражения, осуществляемые в самых разных направлениях и по различным поводам. Эффективный лидер заинтересован в объективном мнении его команды. Более того, мудрый лидер создает условия для того, чтобы его/ее соратники (последователи) предоставляли нелицеприятную оценку каких-либо решений или поведения лидера.

В командной работе обратная связь должна быть взаимной и направленной на поощрение действий людей. Качественная обратная связь строится вокруг ранее обозначенных целей и ожидаемого результата, на измерении и оценке достигнутого результата, изменении неэффективного поведения, поддержании мотивации и т. д. С помощью разумно проведенной обратной связи лидер и последователи обнаруживают пути к усовершенствованию, извлекает опыт из прошлых достижений или ошибок и неудач. В процессе диалога совершается поиск новой информации и новых идей. Обратная связь позволяет посмотреть на вещи со стороны.

Очень хорошо вовлекать в процесс обратной связи достаточное количество людей, знакомых с тем или иным вопросом или процессом. Качественная обратная связь предполагает диалог не только между участниками совместной деятельности, но и с внешними. Чем шире круг людей, с которыми налажена обратная связь, тем выше вероятность эффективности какоголибо проекта. Естественно, любой диалог не должен быть формальностью.

#### 2. Как давать обратную связь?13

**Адресно.** Очень важно во время личной или групповой встречи при даче обратной связи обращаться к собеседникам по имени, говорить «ты/вы», а не «он/она». Важен зрительный контакт.

**Конкретно.** Обратная связь не должна быть расплывчатой. В ней недопустимы обобщения (например, «мне все понравилось», «все очень плохо». Лучший результат в диалоге даст конкретика: «мне понравилось то, как ты сказал тогда-то; то, как ты в такой-то момент поступил, и т. д.»).

<sup>13</sup> См.: Что такое обратная связь (ОС), для чего она нужна и как повысить эффективность работы своих сотрудников за счет ОС [Электронный ресурс]. – Режим доступа: www.your-mind.ru/lasta/obratnaya-svyaz/

**Коротко и точно.** В обратной связи важно сфокусироваться на нескольких вопросах, которые помогут в будущем, которые нуждаются в уточнении, исправлении или развитии.

С помощью заранее записанных идей, размышлений, фактов и др. Подготовка к встрече и диалогу для дачи обратной связи очень важна. Лучше записать важное, т. к. не все запоминается. Когда человек готовится дать обратную связь, делает какие-то записи. он лучше сосредоточивается на главном.

#### 3. Как принимать обратную связь?

Важно осознать, что цель обратной связи – не раскритиковать, не отругать, не унизить и не ткнуть в ошибки, а помочь. Потому и принимать обратную связь надо как помощь, абстрагируясь от эмоций. Важно внимательно выслушать, постараться понять говорящего.

Получая обратную связь, важно: искать объективность, не извиняться, не оправдываться, не спорить, не обижаться. Очень важно делать записи, чтобы можно было затем что-то уточнить, а также сделать анализ услышанного.

## 4. Построение беседы (обратной связи) с сотрудником (или членом команды)

Вот как может выглядеть структура или план обратной связи:

- перечисление того, что положительно (понравилось, удалось, достигнуто);
- идеи и предложения к изменению или улучшению (что стоит добавить, чего не хватает, что следует изменить);
- пункты к раздумью (куда двигаться, над чем работать, на чем строить успех).

Примерный план построения беседы (обратной связи) с сотрудником (или членом команды)<sup>14</sup>

#### 1. Обсуждаем таланты сотрудника (сильные стороны)

- Расскажите мне о себе, о своих сильных сторонах. Что у вас лучше всего получается?
- Что вам больше всего нравится делать в вашем текущем служении (работе)?

<sup>14</sup> На основе материалов тренинга «Менеджмент, основанный на сильных сторонах», проводимом Инсуром Шамгуновым, преподавателем ВШЛ СПбХУ, стратегическим консультантом Gallup, Inc.

#### 2. Ожидания

- К чему вы стремитесь в данном служении (работе)?
- Каких результатов вы хотите добиться в вашем служении (работе) в следующие 3, 6, 12 месяцев.
- Чтобы помочь вам достичь хороших результатов, какими мерками (с помощью каких критериев) мы могли бы измерять ваш успех?
- Давайте поговорим о том, чего я ожидаю от вас в этом году.
- Расскажите мне, чего вы ожидаете от меня в этом году. Как я могу помочь вам в вашей работе?

#### 3. Мотивация

- Что больше всего приносит вам удовлетворения в этом служении (работе)?
- Расскажите мне о самом лучшем поощрении в вашей жизни?
- Что именно было в этом смысле приятным для вас?
- Когда вы будете достигать своих целей в служении (работе), как бы вы хотели, чтобы вас отметили?
- Вам хочется, чтобы люди узнали о ваших успехах? Какие именно люди?

#### 4. Развитие

- Вам хотелось бы приобрести какой-либо навык или знания, которые помогли бы вам в служении (работе)? Какой именно?
- Есть ли такие люди, у которых вам хотелось бы научиться чему-то полезному для вашего служения (работы)?
- Как бы я мог помочь вам развиваться?
- Как вы думаете, часто ли нам нужно встречаться, чтобы обсуждать вашу работу? Давайте договоримся о встрече .... числа.
- Есть ли еще что-то, чего мы не коснулись, но вам хотелось бы обсудить?

#### Анализ беседы с сотрудником

#### Таланты сотрудника

- 1. Какие у этого человека сильные стороны?
- 2. Насколько ясно он себе это представляет?

#### Ожидания сотрудника

- 1. Насколько ясно человек представляет себе, чего он хочет достичь за 3, 6, 12 месяцев?
- 2. Насколько ясно он представляет, чего вы от него ожидаете?
- 3. Насколько ясно вы представляете себе, что он делает и к чему стремится?

#### Мотивация сотрудника

- 1. Что я могу делать для того, чтобы правильно поощрять этого человека?
- 2. На этой неделе я сделаю следующее для его поощрения...

#### Развитие сотрудника

- 1. Что я могу сделать, чтобы помочь этому человеку приобрести знания и навыки, которые ему необходимы?
- 2. Как я могу помочь ему измерять его развитие?
- 3. Когда мы встретимся в следующий раз?
- 4. О чем мы будем говорить в следующий раз?

### ЛИТЕРАТУРА:

#### Книги

- 1. Библия: Книги Священного Писания Ветхого и Нового Заветов. Бланшар К. Лидерство: к вершинам успеха: пер. с англ. / К. Бланшар. СПб.: Питер, 2008.
- 2. Кови Стивен. Лидерство, основанное на принципах: пер. с англ. / Стивен Кови. М.: Альпина Бизнес Букс, 2009.
- 3. Манц Чарльз К. Уроки лидерства Иисуса Христа: Практические уроки для современной жизни / Чарльз К. Манц; худ.-оформ. А. Киричук. Ростов н/Д: Феникс, 2005.
- 4. Маршалл Т. Библейское понимание лидерства / Т. Маршалл. К.: Ин-т развития христианского лидерства, 2009.
- 5. Нравственные и духовные аспекты лидерства / под. ред. Ю. Н. Красниковой, А. И. Негрова, В. А. Сарапулова. СПб.: Санкт-Петербург. христианский ун-т, 2014. (Серия: «Лидерство: теория и практика»; вып. 1).
- 6. Общие и специальные методы изучения лидерства / под. ред.
- 7. Ю. Н. Красниковой, А. И. Негрова. СПб.: Санкт-Петербург. христианский ун-т, 2015. (Серия: «Лидерство: теория и практика»; вып. 2).
- 8. Сарапулов В. А. Личностные факторы христианского лидерства / В. А. Сарапулов. СПб.: Санкт-Петербург. христианский ун-т, 2016. (Серия: «Лидерство: теория и практика»; вып. 3).
- 9. Селезнева Е. В. Лидерство: учеб. [для бакалавров] / Е. В. Селезнева. М.: Юрайт, 2013.
- 10. Уроки лидерства: пер. с англ. / Р. Л. Дафт; при участии П. Лейн. М.: Эксмо, 2006.

#### Видеоматериалы

- 11. Материалы на канале ВШЛ [Электронный ресурс]. Режим доступа: www. youtube.com/LeadershipSPbCU
- 12. Александр Негров. Уроки лидерства (10 видео) [Электронный ресурс]. Режим доступа: www.youtube.com/playlist?list=PLB2946341F471AF9C
- 13. Александр Негров. Организационное лидерство (16 видео) [Электронный ресурс]. Режим доступа: www.youtube.com/playlist?list=PLWiOlr5I0Ljygvf r1swlQ4-3TQZKW4aKY
- Владимир Сарапулов. Педагогика и лидерство (13 видео) [Электронный реcypc]. – Режим доступа: www.youtube.com/ playlist?list=PLWiOlr5I0Ljz8CuC\_ EzZ8OqgbTZho1OCI

# **Александр Жибрик**

Учебный курс «Целеустремленное лидерство» будет особенно полезен для христианских лидеров. Чтобы быть настоящим лидером, нужно не только быть призванным к руководству, необходимо стремиться овладевать соответствующими навыками и учиться быть лидером. Данный курс направлен на то, чтобы заложить библейское основание лидерства, а также показать практические стратегии постановки и достижения Божьих целей, учитывая факторы, диктуемые быстро изменяющимся миром.

Ключевые особенности курса:

- фокус на практическом применении библейских истин;
- взаимосвязь молитвы и целеустремленного лидерства;
- целостный взгляд на методы стратегического планирования;
- акцент на библейское обоснование планирования и постановки целей; – применимость в служении.

# Автор курса

#### АЛЕКСАНДР ЖИБРИК

# Содержание курса

| ТЕМА 1. Мечты и цель                                                             | 114 |
|----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| <b>ТЕМА 2.</b> Стратегия постановки и достижения целей                           | 127 |
| <b>ТЕМА 3.</b> Характеристики целей и принципы их постановки                     | 133 |
| <b>ТЕМА 4.</b> Как ставить цель в меняющемся мире: фактор перемен и сила молитвы | 138 |

# TEMA 1

Мечты и цель

### Мечты и цель

Наше время, к огромному сожалению, пронизано кризисом стремлений – у многих их просто нет. Кто-то обвиняет в этом судьбу, кто-то родителей, кто-то начальство, кто-то общество, а кто-то государственный строй. Так или иначе, всех этих людей объединяет одно: они видят проблему в ком-то или где-то, не замечая главного – отсутствие желания что-то изменить в самих себе. И что наиболее печально ту же самую картину мы можем наблюдать и в лидерстве. Во многих церквях можно наблюдать, как растерянный пастырь вопрошает свой «братский совет» о том, в каком направление стоит двигаться церкви и стоит ли двигаться вообще. Но эта картина также комична, как если бы университетский профессор, придя в аудиторию, спросил студентов о том, какой предмет они хотели бы изучать 15.

Лидер без цели, а тем более христианский лидер, это более чем жалкое зрелище, это обман, это пародия на лидерство. А жизнь без цели – это не жизнь. Жизнь без цели, никогда не позволит добиться от максимума, в том числе и в духовной сфере. Один из тех вопросов, который каждый современный христианин должен задавать себе: Достигаю ли я максимума во всех сферах своей жизни? Ведь мы призваны достигать максимума для Господа, причем призваны мы это делать во всех сферах нашей жизни, не только религиозной, но и любой другой.

Мы призваны добиться максимума и по той причине, что Господь говорит о том, что мы призваны стать Его царями и священниками на земле (Откр. 5:9-10), то есть мы призваны стать самыми лучшими специалистами в области своего призвания.

Почему же многие верующие продолжают предпочитать «царскому трону» – «жизненную обочину»? Это комплексный вопрос, и он подразумевает многие аспекты, но всех их объединяет одна характеристика «неверие». Евангелист Д. Л. Муди однажды обратился к небольшой группе верующих людей собравшихся послушать его проповедь с вопросом: «Как много из вас верят в то, что Бог может наполнить этот зал?» После чего каждая рука в зале была поднята. Тогда он задал следующий вопрос: «А как много из вас верят в то, что Бог наполнит

<sup>15</sup> Этот пример я позаимствовал у Джона Эдмунда Хаггаи. Там же.

этот зал?» Приблизительно только треть от поднятых рук осталась в воздухе. «Видите, – иронично продолжил Муди, – не требуется никакой веры для того, чтобы сказать о том, что Бог может это сделать; вера требуется для того, чтобы сказать Бог сделает это»<sup>16</sup>.

Многие христиане не желают стать инструментом исполнения Божьей миссией на земле. Бог желает спасти этот мир и в нем воцариться. Но желает Он это сделать через нас. Что ответим мы на Божий зов? Готовы ли мы сегодня к тому, чтобы исполнить Божье призвание в своей жизни, достигнув конкретных целей, прославляющих Бога? Если да, тогда вперед!

Для того чтобы вдохновлять других – нужно пережить что-то самому, нужно самому что-то достичь. Прежде чем поставить цель перед другими – нужно поставить ее перед собой, прийти кудато самому, а потому уже звать за собой других. Для того чтобы поставить перед собой цель – лидер должен обладать видением, но это видение должно быть выполнено через цели, которые действуют по направлению к достижению видения<sup>17</sup>.

#### 1. Мечта и цель: в чем разница?

Мечта, или как сегодня модно говорить, видение, отличается от цели. Разницу между мечтой и целью можно весьма просто проиллюстрировать: мечта – это то, чего я желал бы достичь, а цель – это конкретный шаг по направлению к тому, что я хочу, и чего буду добиваться. Проблема мечтателей заключается в том, что они имеют множество замечательных идей и проектов, но в то же самое время, все их планы может перечеркнуть один недостаток – отсутствие воли, чтобы претворить мечты в жизнь. Также без целевой программы мечта остается всего лишь раздумьем<sup>18</sup>. Мечта только тогда приобретает ценность, когда она становится обозримой и конкретной целью.

Целью, в таком случае, должно быть желаемое людьми или группами состояние или результат. Это ответ на вопрос: «Чего вы хотите?» Цели – источник мотивации, они могут стимулировать мощные процессы самоорганизации, которые мобилизуют одновременно сознательные и бессознательные ресурсы<sup>19</sup>.

Таким образом, можно сказать, что цели – это нечто такое, чего мы хотим достичь, завершить или выполнить.

<sup>16</sup> Этот пример я позаимствовал у Джона Эдмунда Хаггаи. Наше время по утверждению Джона Эдмунда Хаггаи стало временем кризиса в лидерстве. См. Haggai, Lead on!, 32.

<sup>17</sup> Этот пример я позаимствовал у Джона Эдмунда Хаггаи. Наше время по утверждению Джона Эдмунда Хаггаи стало временем кризиса в лидерстве. См. Haggai, Lead on!, 26.

<sup>18</sup> См. John Edmund Haggai, Lead on! (Atlanta: Kobrey Press, 1986), 27.

<sup>19</sup> Роберт Дилтс, Семинар «Системное мышление в работе с организациями» www.nlpcenter.ru/start/dilts. html

Однако чтобы ни в коем случае не умалить значения мечты, нужно сказать, что она не только предшествует появлению конкретных целей, но и становится их фундаментом. Японская поговорка гласит: «Видение без действия – это дневной сон, а действие без видения – это ночной кошмар». Видение приобретает свой вес только тогда, когда оно обрастает конкретными действиями, а действия имеют смысл, когда им предшествует видение. Джоэль Баркер по этому поводу сказал: «Видение без действий – просто мечта. Действие без видения – пустая трата время. Видение рука об руку с действием могут изменить мир»<sup>20</sup>.

Видение помогает задать нам общее направление для достижения целей, а цели его конкретизируют. Видение может быть достаточно размыто в сравнении с целями. Например, видением может быть желание – стать лучшим специалистом в области христианского образования. Но цель подразумевает конкретные шаги для того, чтобы исполнить эту мечту: получить докторскую степень, работать в самом престижном ВУЗе и т.д. «Видение – является основанием лидерства, – утверждает Джон Эдмунд Хаггаи, – Видение лидера требует от него посвящения для того, чтобы действовать. Это посвящение называется – миссия. А специфичные, измеримые шаги предпринятые, чтобы исполнить миссию, называются целями»<sup>21</sup>.

Мечта определяет смысл человеческой жизни, а мечта забытая и оставленная ее этого смысла лишает. Однако ни одна мечта не будет воплощена без последовательного движения от одной цели к другой.

Итак, для успешной и эффективной жизни нам необходимо иметь не только мечты, но и конкретные цели. Каким же образом мечты трансформируются в цели, и как наше видение может приобрести конкретные очертания? Каким образом у личности появляются цели?

### 2. Цель и маршрут

Важно понимать, что устанавливая ясные, четко определенные цели, мы не просто проделываем долгую, а порой, как это может показаться, бессмысленную и изнурительную работу. Нет, мы устанавливаем планку той высоты, которую собираемся взять, и разрабатываем стратегию ее достижения.

Миллионы идут к своим целям абсолютно не догадываясь о том, что их движение могло бы быть более эффективным и осмысленным. Постоянно ставя перед собой цели, вы решаете, чего хотите достичь, и затем двигаетесь шаг за шагом по направлению к достижению этих целей. Процесс постановки целей позволяет выбрать, куда вы хотите двигаться в жизни и когда вы хотите там оказаться. Зная в точности, чего именно вы хотите достичь, вы понимаете, над

<sup>20</sup> Joel A. Barker, «Quotations on Vision», quotations.about.com/cs/inspirationquotes/a/Vision1.htm.

<sup>21</sup> Joel A. Barker, «Quotations on Vision», quotations.about.com/cs/inspirationquotes/a/Vision1.htm.

чем конкретно вам нужно работать, чтобы добиться результатов. Также вы поймете, что будет являться отступлением от выбранного курса, и будет мешать вашему продвижению вперед. И от того, насколько четко и конкретно вы поставите цель, в итоге будет зависеть не только конечный результат, но и ваша удовлетворенность им.

Множество раз мне доводилось слышать о том, что, будучи верующими людьми, мы не должны пускаться в планирование, и уж тем более нам претит загадывать о чем-то наперед. Мы часто слышим о том, что планы человека и планы Бога разделяет пропасть, а народная мудрость не раз напоминала нам: «Человек предполагает, а Бог располагает». Результатом всего этого является сложившаяся установка, что верующему человеку необходимо двигаться по жизни просто «Как Дух поведет», а постановка целей является проявлением гордости и признаком отсутствия смирения пред Тем, от Кого в этой жизни зависит все.

Отвечая на вопрос «зачем ставить перед собой цели?», Джон Эдмонд Хаггаи утверждает, что «постановка целей – противоположность бездействию»<sup>22</sup>. Именно планирование дает каждому из нас шанс начать направленное движение. Благодаря постановке задач, каждый из нас может преодолеть состояние безысходности и бессилия, в котором, зачастую, мы способны, разве что, обречено работать, работать и еще раз работать. При этом мы позволяем событиям (насколько это возможно!) развиваться своим чередом. Но почему бы нам не научиться контролировать ключевые события, которые в конечном итоге формируют жизнь каждого из нас?

И здесь вновь важно сделать оговорку, что речь не идет о восстании против воли Божьей. Осознавая свою зависимость от Господа, каждый из нас все же должен понимать ту меру ответственности за собственные жизни, которая возложена Им на нас. Писание ясно говорит о том, что мы несем ответственность за те решения и поступки, которые мы совершаем в этой жизни. А это в свою очередь ставит нас перед проблемой планирования. Нам необходимо обдумывать свои решения и планировать то, что мы собираемся сделать, так чтобы нам не было стыдно за полученный результат. Так мы приходим к выводу, что планировать необходимо.

Человек движется вперед под воздействием различных сил. Возможно, кто-то, подобно рыцарю из средневековой эпохи, готов на подвиг ради дамы сердца, кто-то движется вперед потому, что этого требует от него долг и обязательства перед близкими, а кто-то просто испытывает неудовлетворенность от своего текущего состояния.

Так или иначе, важно понимать, что все вышеперечисленное является мощными мотивирующими факторами, но направление в жизни они дать не могут, а цели – могут <sup>23</sup>.

<sup>22</sup> John Edmund Haggai, Be Careful What You Call Impossible (Atlanta: Kobrey Press, 1989), 25.

<sup>23</sup> John Edmund Haggai, Be Careful What You Call Impossible (Atlanta: Kobrey Press, 1989), 25.

Нам говорят, что жизнь – это долгое путешествие. Большинство из нас вряд ли предпримет даже короткое путешествие, не приготовившись и не имея четкого представления о том, куда именно мы хотели бы попасть. И все же, несмотря на это, многие люди отправляются в самое важное путешествие (которое и является жизнью!), не имея при этом хоть какого-то плана. Они путешествуют по обочинам и житейским магистралями, выбирая временами объездные дороги или вовсе пробираясь никому неизвестными тропами. И хотя на этом пути они могут пережить что-то по-настоящему захватывающее, повстречать интересных попутчиков, многому научиться и многое повидать, в итоге, достигнув пункта назначения, они, скорее всего, будут разочарованы. С другой стороны, путешественники, которые четко знают, куда они хотят идти, которые запаслись картой и направляют себя по заранее выбранному маршруту, а также знают, где и когда они могут оказаться, движутся так, как это в свое время делали римляне – прямыми путями и с большей эффективностью.

#### 3. Целеустремленная жизнь: библейское обоснование

Каждая эпоха «подбрасывала» человечеству определенный лозунг, который становился своего рода определяющим фактором, подчиняющим себе жизнь миллионов. Например, в эпоху Возрождения главенствовала красота, в эпоху Просвещения огромное внимание уделялось сакральным знаниям. Наше время «короновало» успех. Успех – это то, о чем люди мечтают сегодня, успеху подчинены все остальные желания и стремления. Поэтому и цели люди ставят перед собой только для того, чтобы в конечном итоге добиться успеха. Таким образом, наиболее пристально сегодня изучается методология достижения успеха, а люди обеспокоены только одним вопросом: «Как я могу добиться успеха?»

У людей верующих вполне законно может возникнуть вопрос, а можем ли мы следовать в этом отношении мирской модели, иметь те же приоритеты и задачи? На этот вопрос нельзя ответить однозначно. С одной стороны, мы должны помнить истину о том, что церковь не сможет существовать изолировано от мира и созданной им культуры - то есть мирской системы ценностей. Господь повелел Своим последователям идти в мир, и Церковь должна была обратиться к этому миру на понятном ему языке. Так апостол Павел при обращении к афинянам использовал в качестве основы для своей проповеди их мировоззрение и язык. Так поступали и верующие других поколений. За исключением радикальных и фанатично настроенных духоборов, церковь не изолировала себя от культуры и людей, ее сотворивших. Таким образом, язык культуры был языком церкви, символы культуры становились, в какой-то мере, и символами церкви. Церковь вынуждена была идти на это, потому что в противном случае она рисковала остаться непонятой. С другой стороны, зная о тех формах, которые культура приобретала не просто под давлением сменяющихся эпох, а скорее вследствие прогрессирующей греховности, мы никогда не должны использовать их в качестве основания для нашего видения. Поэтому, говоря о стремлении к красоте, знаниям и, в конечном счете, к успеху, мы должны подчеркнуть одно существенное отличие церкви от мира: мир стремится прославить себя, Церковь же стремится прославить Господа. Итак, говоря о стремлении к успеху и о методах его достижения, мы можем сказать, что это может быть вполне святым делом, если верующий человек стремится таким образом прославить своего Творца.

Да, это – правда, что в нашей жизни все зависит от Бога, и всегда произойдет то, что определенно Им. Но верно и то, что планировать и ставить цели побуждает нас Сам Господь Бог.

«Ибо кто из вас, желая построить башню, не сядет прежде и не вычислит издержек, имеет ли он, что нужно для совершения ее, дабы, когда положит основание и не возможет совершить, все видящие не стали смеяться над ним, говоря: этот человек начал строить и не мог окончить? Или какой царь, идя на войну против другого царя, не сядет и не посоветуется прежде, силен ли он с десятью тысячами противостать идущему на него с двадцатью тысячами? Иначе, пока тот еще далеко, он пошлет к нему посольство просить о мире. Так всякий из вас, кто не отрешится от всего, что имеет, не может быть Моим учеником». (Лук. 14:28-33).

Данный отрывок убеждает нас, что даже в таком предприятии, как следование за Христом, человек должен все хорошо взвесить и осмыслить предстоящее путешествие, а не пускаться в путь с надеждой разобраться во всем на ходу. К сожалению, большинство верующих продолжают жить именно так – они отправляются в путь, полагая, что куда-нибудь да придут. Это значит, что они путешествуют бесцельно. Им кажется, что верным выбором будет путешествие под правильным «знаменем», но это не так. Господь со всей однозначностью заявляет, что идти просто так – недостаточно! Недостаточно быть просто ветвью на лозе, нужно приносить плод. Мало иметь талант, необходимо развивать его. Всему этому учит нас Библия. Она учит нас ставить перед собой цели, быть целеустремленными, но, похоже, ее уроки усваивают не «дети света», но догадливые «сыны века сего».

«В то время как корпоративный мир и деловые сообщества уже давно признали силу и потенциал постановки целей, многие христиане думают, что к ним это не имеет никакого отношения»<sup>24</sup>. Иных же одолевают сомнения в том, что ставить перед собой цели было бы некорректно с библейской точки зрения.

Нужно сказать, что вопрос «по-библейски ли это?» в данном случае звучит просто нелепо, поскольку Библия, несмотря на свой абсолютный характер, гово-

<sup>24</sup> Sundar Singh Sangma, Pressing Toward the Goal: The Art of Goal Setting and Planning (India, Hyderabad: Haggai Institute India, 2004), 41.

рит далеко не обо всех жизненных ситуациях, с которыми может столкнуться современный человек. А если принять во внимание тот факт, что ее последнее произведение было написано около двух тысяч лет назад, а с тех пор в человеческой жизни многое изменилось, – ожидать от нее подобных вещей было бы просто абсурдно. И, тем не менее, в отношении библейского обоснования планирования и постановки целей мы можем найти в Писании целый ряд прямых и косвенных ссылок.

Наиболее ярко и характерно по этому вопросу говорит апостол Павел. Его слова и его жизнь свидетельствуют о том, что этот муж Божий ставил перед собой цели и планировал их достижение.

«Не знаете ли, что бегущие на ристалище бегут все, но один получает награду? Так бегите, чтобы получить. Все подвижники воздерживаются от всего: те для получения венца тленного, а мы – нетленного. И потому я бегу не так, как на неверное, бьюсь не так, чтобы только бить воздух; но усмиряю и порабощаю тело мое, дабы, проповедуя другим, самому не остаться недостойным». (1 Кор. 9:24-27).

Этот отрывок из Первого послания к Коринфянам удивительно ярко говорит о подходе Павла к проповеди Евангелия. Несколько ранее Павел уже говорил, что он делает для того, чтобы доносить весть Евангелия наиболее эффективно. Здесь же он дает обоснование для подобного подхода, проводя аналогию между благовестием и спортивным состязанием. Павел утверждает, что спортсмен определенным образом дисциплинирует себя, свое тело («Все подвижники воздерживаются от всего») для того, чтобы получить награду, то есть достичь поставленной цели («для получения венца тленного»). Также и Павел дисциплинировал себя:

«…для Иудеев я был как Иудей, чтобы приобрести Иудеев; для подзаконных был как подзаконный, чтобы приобрести подзаконных; для чуждых закона – как чуждый закона, – не будучи чужд закона пред Богом, но подзаконен Христу, – чтобы приобрести чуждых закона; для немощных был как немощный, чтобы приобрести немощных. Для всех я сделался всем, чтобы спасти по крайней мере некоторых».

(1 Kop. 9:20-22)

Павел был способен донести Благую весть совершенно разным по своему социальному, культурному и этническому происхождению людям именно благодаря тому, что он видел перед собой конкретную цель: «И потому я бегу не так, как на неверное, бьюсь не так, чтобы только бить воздух». Другими словами, Павел видел перед собой цель, которую он был намерен достичь во чтобы то ни стало. Для того чтобы достичь своих намерений, он приобрел определенные навыки и знания, которые помогли ему найти подход к самым разным людям и сделать Евангельскую весть для них понятной и насущной.

Еще одно важное место мы находим в послании к Филиппийцам, где Павел вновь сравнивает себя с атлетом, участвующим в Олимпийских играх, который стремится к новым подвигам и победам, на что он вдохновляет и христиан Филипп:

«Братия, я не почитаю себя достигшим; а только, забывая заднее и простираясь вперед, стремлюсь к цели, к почести вышнего звания Божия во Христе Иисусе» (Фил. 3:13-14).

В своей жизни Павел постоянно ставил перед собой цели и достигал их. Он не останавливался до тех пор, пока не пришло его время сказать:

«Подвигом добрым я подвизался, течение совершил, веру сохранил; а теперь готовится мне венец правды, который даст мне Господь, праведный Судия, в день оный; и не только мне, но и всем, возлюбившим явление Его» (2 Тим.4:7-8).

Успех Павла в служении, тот добрый подвиг, о котором он пишет Тимофею, без труда может быть измерен тем количеством церквей, которые он создал в Европе и Малой Азии, и теми посланиями, которые он написал. И трудно поверить в то, что Павел сделал это все, двигаясь по наитию, не видя перед собой конкретных целей и не имея плана их достижения. Поэтому для успешной и значимой жизни, а также для эффективного лидерства планирование и постановка целей являются совершенно необходимыми<sup>25</sup>.

Говоря, что все в этой жизни предопределенно Богом и свершается по Его воле, также нужно сказать несколько слов в защиту тезиса о постановке целей и планировании.

- Сам Бог действует в нашей жизни согласно имеющегося у Него плана и цели:
  - «Я знаю намерения, какие имею о вас, говорит Господь, намерения во благо, а не на зло, чтобы дать вам будущность и надежду» (Иер. 29:11).
- Его Божественная воля никогда не вступает в конфликт с той мерой свободы, которой Он наделил каждого из нас. Слова Павла в послании к Римлянам –

«Ибо кого Он предузнал, тем и предопределил быть подобными образу Сына Своего, дабы Он был первородным между многими братиями. А кого Он предопределил, тех и призвал, а кого призвал, тех и оправдал; а кого оправдал, тех и прославил» (Рим. 8:29-31) – зачастую понимаются превратно.

<sup>25</sup> Sundar Singh Sangma, Pressing Toward the Goal: The Art of Goal Setting and Planning (India, Hyderabad: Haggai Institute India, 2004) 45.

Нужно отметить последовательность, с которой говорит Павел: предузнал, предопределил, призвал, оправдал, прославил. Павел утверждает, что именно благодаря Своему всезнанию и нахождению вне времени, Бог может предузнать тех, кто сделает выбор в пользу своего спасения по своей собственной воле. Именно их Он и предопределяет, призывает, оправдывает и прославляет. Таким образом, Божья воля не конфликтует с нашими собственными планами и целями. И это – правда! Как и в случае с призванием Павла по пути в Дамаск, Бог может буквально ворваться в чью-то жизнь, останавливая человека, дав ему возможность одуматься – пусть даже ослепив! Но, опять-таки, от самого Павла зависело – остановиться ему или продолжить путь.

Зачастую именно в суверенной Божьей воле и учении о Божьем предопределении люди находят оправдание для своего бездействия и отказ от планирования своей жизни. Многие цитируют слова Христа «не заботьтесь» именно в контексте искаженного представления об участии Бога в судьбе Своего творения. Таким образом, слова Христа «не заботьтесь» чаще всего неверно толкуют из-за незнания контекста, в котором они были произнесены. По мнению некоторых богословов, служение Христа началось в 26 году нашей эры, и этот год в Израиле был юбилейным<sup>26</sup>. Однако Христос занимал более радикальную позицию в отношении празднования юбилея.

С Его приходом юбилей становится непрерывным событием – больше нет нужды ждать 49 лет, чтобы простить своему ближнему; больше не нужно ждать, чтобы кого-то благословить. Непрерывность празднования юбилея подтвердила жизнь первой церкви, подробно описанная в первых главах Деяний апостолов. Таким образом, говоря о словах Христа «не заботьтесь», нужно понимать, что, будучи сказанными в юбилейный год, они приобретали совершенно иной характер. Они требовали от иудеев свидетельства доверия к Богу, которое выражалось в отказе уповать на свои силы и дела, что стало бы проявлением лени и бездеятельности в любое другое время. Именно в юбилейный год евреи вспоминали, что все в конечном итоге зависит от Бога.

Бесчисленное множество библейских героев может быть упомянуто именно в связи с теми целями, которые они ставили и достигали в своей жизни и служении Богу. Так, например, Ной получил откровение от Бога, которое стало главной целью его жизни – построить ковчег и спасти человеческий род и животный мир от истребления. Иосиф, растолковав сон фараона, предпринимает конкретные действия в соответствии с четко выверенным планом спасения Египта от голода. Давид поставил целью своей жизни строительство Дома Господня. Но даже после получения откровения о том, что не он, а его сын построит этот дом, он не останавливается, а делает все необходимые приготовления, чтобы Соломон мог осуществить эту цель.

<sup>26</sup> См. John Howard Yoder The Politics of Jesus: Behold the Man! Our Victorious Lamb, (Grand Rapids: Eerdmans Publishing Co., 1994), 60 – 61. Джон Ховард Йодер во многом популяризировал гениальную гипотезу, выдвинутую в докторской диссертации французским богословом Андре Трокме. Andre Trocme, Jesus and the Nonviolent Revolution. Scottdale: Herald, 1973.

Итак, Библия не только не запрещает ставить цели, но, судя по всему, Писание вдохновляет нас на это. Более того, укор Писания нам, современным христианам, заключается в том, что «сыны века сего» снова оказываются более догадливыми и с успехом пользуются теми навыками и инструментами, которыми снабдил верующих людей Бог, и которые они выдают за свои нововведения<sup>27</sup>.

#### 4. Целеустремленная жизнь: практическое обоснование

В моей жизни были такие моменты, когда, не имея определенной цели и не планируя, я позволял себе ввязаться в некоторые проекты, надеясь разобраться в них в процессе работы. Но наступало время, когда нужно было просто тянуть на себе непосильное бремя ответственности за начатое дело, за людей, которые оказались в него вовлечены, не имея на это никаких сил, а иногда даже желания. Ввязываясь в любое предприятие, мы принимаем на себя определенную ответственность, которую будет не так-то легко снять.

Одним из таких проектов в моей жизни стала «студенческая церковь». В то время я был преподавателем и студенческим пастором в Теологическом институте. Это было замечательное время в моей жизни, время, когда я имел возможность с головой окунуться в любимое дело. В какой-то момент мой знакомый миссионер предложил открыть церковь силами студентов института, и для этого ему нужен был руководитель проекта, кто-то из преподавательского состава института. Такой человек бы мог вдохновить студентов пойти за собой в этом непростом, абсолютно неприбыльном и требующем полной отдачи предприятии. Я согласился, практически не раздумывая. Во-первых, потому что я был и остаюсь человеком действия, и мне нравилось быть в служении. В данном случае служение среди молодежи, да еще и с миссионерской поддержкой было в моих глазах чем-то весьма привлекательным. Во-вторых, на данном этапе жизни у меня не было своего собственного дела. Я имею в виду дело, за которое отвечал бы. Таким образом, это был шанс удовлетворить и некоторые личные амбиции.

На следующем этапе было необходимо создать команду. Наши студенты, несмотря на свою молодость и энергию, проявляли пассивность во всем, что касалось новых начинаний. Хотя можно было и заставить некоторых из них принять участие в этом проекте, я все же решил просто призвать их к служению, а дальше довериться Богу... Затем нужно было найти место для собраний, и я вспомнил, что один из пасторов ранее предлагал мне руководить церковью, которая была им создана в одном из городских поселков.

Как мне тогда казалось, все складывалось крайне удачно. Кажется, было все: и миссионер, который обещал спонсировать проект, покрывая наши непосредственные расходы, и студенты с их волонтерской помощью в открытии церкви,

<sup>27</sup> Большая часть светской литературы и семинаров по менеджменту и лидерству, изученных мной, была построена чисто на библейских принципах.

и пастор районной церкви, который также обещал всестороннюю помощь. А дальше произошло вот что.

Первым «сдался» районный пастор. Фактически он и не включился в дело. Он просто сказал, что сейчас v его церкви слишком много собственных проектов. чтобы поддерживать еще один. Поэтому он просто «отдал» нам верующих своей церкви, проживающих в этом поселке. Затем очередь дошла до миссионера. Вначале он стал реже проповедовать, потом – реже приезжать, после он решил. что нам нужно постепенно урезать бюджет. И, наконец, руководство института приняло решение о закрытии очного отделения. А это означало, что больше нет и основной движущей силы проекта – студентов. Это была катастрофа! Но. с другой стороны, результат не был бы таким ужасным, если бы за два года до случившегося я предвидел этот вариант развития событий. Нужно было просто сесть и все хорошенько обдумать. Нужно было расставить все точки над «i» в обязательствах всех заинтересованных сторон. Необходимо было понять, насколько далеко готовы идти все участники проекта. Нужно было иметь конкретные цели, которых мы хотели достичь в этом поселке. Таким образом, нам нужно, прежде всего, видеть, на что мы готовы, а во-вторых – понять позицию других.

Но, тем не менее, опыт, пусть даже отрицательный, все же опыт, способный нас чему-то научить. И чем горше он будет, тем больше полезного мы сможем из него извлечь. Брайн Трейси очень метко выразился по этому поводу: «Если потребность – мать изобретений, то стресс, очевидно, – отец знания»<sup>28</sup>.

#### 5. Целеустремленная жизнь: практическое обоснование

Говоря о тех преимуществах, которые нам дает постановка целей, можно достаточно условно выделить девять ключевых факторов, однако их может быть и больше.

Определяя цель, мы проще и легче принимаем решения, а также правильно направляем усилия. В тот момент, когда у любого из нас появляется четкая, определенная цель, нам становится удивительно просто принимать решения и определять их приоритетность. «До тех пор, пока вы не поставили себе цель, всегда есть риск попасть под влияние обстоятельств, оказаться листком на ветру, делать не то, что нужно тебе, а то, чего просят другие, или то, что сейчас делать удобнее и приятнее, или ничего не делать. Цель же является первым шагом к планированию и структурированию жизни»<sup>29</sup>. Нам легче сказать «нет» тому, что не способствует достижению к цели и только замедляет нас в продвижении по намеченному пути, и наоборот – нам просто приниматься за дело и соглашаться с теми решениями, которые будут способствовать быстрейшему достижению цели.

<sup>28</sup> Трейси, 31.

<sup>29</sup> Дмитрий Алхимович, «Цели». selfprofit.com/ru/articles/goals.shtml.

Постановка целей снижает стресс, сохраняет психическое и физическое здоровье, приносит позитивные эмоции. Человек, не имеющий перед собой цели, подвержен стрессам, депрессии, что в конечном итоге может сильно подорвать его психическое и физическое здоровье. Отсутствие цели не просто лишает человека осмысленной жизни. Фактически это то, что убивает в нем жизнь. Каждый человек чего-то желает и к чему-то стремится. Каждый человек лелеет в своем сердце какие-то мечты, но мечты, не превратившиеся в конкретные цели, так и останутся бесплодными мечтаниями, которые будут только томить, подавлять, медленно и мучительно убивать. «Надежда, долго не сбывающаяся, томит сердце, а исполнившееся желание – [как] древо жизни» (Прит. 13:12). «Достижение цели приносит позитивные эмоции, которые закрепляют конструктивную модель поведения. Поставив цель и достигнув ее, вы испытываете радость, которая поможет вам повторить этот цикл: снова поставить цель, снова достигнуть ее и снова испытать радость. Раскручивая в своем характере это «колесо» можно превратить себя в «машину успеха», которую уже не остановить»<sup>30</sup>.

Когда вы ставите перед собой цели – вы делаете себя подотчетным. Вы придаете своей жизни чувство осмысленности и направленности также в том, что видите конкретные временные и пространственные рамки, в которые укладывается ваша цель. Вы знаете, когда цель должна быть достигнута, и что для этого должно быть сделано. Пусть это приводит нас к тому, что мы испытываем стресс и определенное давление, но в конечном итоге это настраивает нас на выполнение поставленной задачи.

#### Постановка целей:

Дает чувство убежденности в успехе. У человека, который ясно видит перед собой цель, гораздо больше шансов добиться успеха, чем у человека, который «стреляет» наудачу. Большинство людей, ничего не знающих о постановке целей, бросаются в поток жизни, просто надеясь на то, что он их куда-нибудь да вынесет. Те же, кто видит перед собой цель, входят в бурную реку жизни осмысленно, имея четкое представление о том, где они должны в конечном итоге оказаться. Многие люди стреляют, не видя перед собой цели, а потом вешают мишень на месте куда попал.

Увеличивает эффективность. Концентрируя свою энергию и мысли на определенных целях, вы способны более эффективно управлять временем, и это в свою очередь позволяет вам достичь большего. Исследования показали, что постановка целей способствует достижениям во всех областях жизни. А отсутствие цели приводит к тому, что многие люди становятся не более чем прожигателями жизни и растратчиками времени. Бесцельное существование приводит одних к нежеланию вообще хоть чтото делать, других же оно делает рабами дел, которые они делают только потому, чтобы выжить.

<sup>30</sup> Дмитрий Алхимович, «Цели». selfprofit.com/ru/articles/goals.shtml.

Побуждает ставить еще более высокие цели. Ставя цели, мы подымаем уровень своей мотивации. Проясняя свои ожидания и ставя перед собой задачи, мы нацеливаемся на их достижение.

Развивает вас. То, что вы получаете, достигнув цели, не так важно, как то, кем вы становитесь, добившись ее. Вы уважаете себя, и вас начинают уважать окружающие. Как правило, достижение цели подразумевает и определенное личностное развитие: приобретение навыков и знаний, развитие определенных черт характера и устранение недостатков.

Дает чувство удовлетворения и радости после достижения целей. Ставя цели, мы способны преодолевать свои сомнения и страхи и думать «успешно». Это подымает нашу самооценку и дает уверенность в себе. Зиг Зиглер сказал: «То, что вы получаете, достигая ваши цели, не так важно как то, кем вы становитесь, достигнув их»<sup>31</sup>.

Если у нас нет цели, то рано или поздно ее поставит перед нами кто-то другой, либо нам придется мириться с результатом, который мы никак не планировали достичь. Но ведь гораздо интересней самим выбирать, что для вас важно – и выполнять это! Джордж Бернард Шоу сказал об этом так: «Постарайтесь получить то, что хотите, иначе вы будете вынуждены захотеть то, что получили».

«Быть теми, кто мы есть, и стать теми, кем мы способны стать – вот единственная цель жизни», – писал Роберт Льюис Стивенсон в известном исследовании «Люди и книги»<sup>32</sup>. Однако большинство людей настолько погружены в каждодневную рутину повседневных дел и обязательств, что они даже близко не подходят к реализации своего жизненного потенциала и воплощения своих жизненных грез<sup>33</sup>. На мой взгляд, основная причина, почему этого не происходит – люди не ставят перед собой конкретные цели.

<sup>31</sup> Zig Ziglar, «Goals Quotes», quotations.about.com/cs/inspirationquotes/a/Goals2.htm.

<sup>32</sup> Goal Setting Strategies for a Balanced Life Diane M. Eade: adv-leadership-grp.com/Goal\_Setting\_Article.html.

<sup>33</sup> Goal Setting Strategies for a Balanced Life Diane M. Eade: adv-leadership-grp.com/Goal\_Setting\_Article.html.

# TEMA 2

Стратегия постановки и достижения целей

# Стратегия постановки и достижения целей

Один из самых больших парадоксов, которые мы можем наблюдать в этой жизни, состоит в том, что большинство людей на земле чем-то заняты, чего-то желают, куда-то торопятся. При этом весьма немногие представители человечества имеют четкое представление о том, какую именно цель они преследуют.

В этой части мы поговорим о том, как нужно ставить личные цели. И начнем с того, что постараемся понять, как ставятся важнейшие цели всей нашей жизни, и затем придем к планированию задач на каждый день. Научившись планировать, вы сможете разделить даже самые большие и важные жизненные цели на ближайшие задачи, которые вам необходимо выполнять каждый день.

«Когда опытных руководителей просят привести несколько примеров целей, они обычно говорят о результатах, которых необходимо добиться, но их слова при этом могут быть настолько туманными и неточными, что понять, что же они называют целью, нелегко»<sup>34</sup>. Поэтому было бы полезно еще раз назвать характеристики хорошо поставленной цели: специфичная, измеримая, достижимая, реалистичная и прослеживаемая. Таким образом, «цель можно определить как «нечто увязанное со временем и измеримое в смысле состояния»<sup>35</sup>. Кроме этого, цель должна быть личной. И в дополнение к этому можно отметить, что «многие менеджеры считают, что личные цели помогают добиться больших перемен, если они отвечают следующим критериям: человек чувствует себя лично заинтересованным в их достижении; возможно успешное продвижение к ним малыми шагами; установлены временные пределы; четко установлен конкретный конечный результат»<sup>36</sup>.

Цели должны быть мотивирующими (бросающими вызов), но в то же самое время, должен присутствовать определенный баланс между амбициозностью, желанием достичь великих результатов и способностью достигать конкретных успехов. Ваши будущие цели всегда будут строиться на основании прошлых до-

<sup>34</sup> Goal Setting Strategies for a Balanced Life Diane M. Eade: adv-leadership-grp.com/Goal\_Setting\_Article.html.

<sup>35</sup> Goal Setting Strategies for a Balanced Life Diane M. Eade: adv-leadership-grp.com/Goal\_Setting\_Article.html.

<sup>36</sup> Goal Setting Strategies for a Balanced Life Diane M. Eade: adv-leadership-grp.com/Goal\_Setting\_Article.html.

стижений. Таким образом, весьма важно, чтобы ваши цели были реалистичны и достижимы. Цели должны быть гибкими. Вы будете постоянно пересматривать ваши цели, в то время как ваша жизнь, ваши приоритеты будут меняться, и будут появляться новые возможности. Вы в точности должны знать, чего хотите достичь, с указанием сроков и объемов. Цели, однако, не являются памятниками из бронзы, подобно памятнику неизвестному солдату, у которого люди раз в год возлагают цветы. Цели – это эволюционирующие и меняющиеся ориентиры, которые нужно регулярно пересматривать.

И наконец, цели ставятся согласно различным уровням:

- вам необходимо решить, чего именно вы хотите добиться, говоря о масштабных целях;
- вы разбиваете их на меньшие цели, которые вам необходимо достичь, чтобы подступиться к более важным целям;
- как только у вас будет план, вы начинаете работать над его осуществлением.

#### 1. Призвание, принципы, упование

Прежде всего, необходимо рассмотреть те принципы, которыми вы руководствуетесь в вашей жизни и ценности, которыми они определяются. Кто-то высказался по этому поводу так: «Нужно удостовериться в том, что твоя лестница жизни стоит у правильной стены». Прежде чем вы начнете двигаться дальше, заполните следующую таблицу, отвечая на приведенные в ней вопросы. Три вопроса, ответы на которые помогают определить направление всей нашей жизни:

| Чем бы вы хотели заниматься на протяжении всей своей жизни?                   |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| Что является вашей системой ценностей, каковы ваши принципы принятия решений? |
| Что вы цените более всего?                                                    |

Первый вопрос, на который нам необходимо ответить, касается нашего призвания – той главной цели, которой будет подчинена вся наша жизнь. В свое время Бог сказал Иисусу Навину: «Будь тверд и мужествен; ибо ты народу сему передашь во владение землю, которую Я клялся отцам их дать им...» (Иис. Нав.1:6).

Это повеление и является ответом на вопрос о его призвании. Иисус Навин должен был ввести народ в Ханаан и передать им во владение Обетованную землю. Мы уже говорили о том, насколько важно для каждого человека в этой жизни обрести свою мечту и посвятить свою жизнь ее достижению, поскольку без этого жизнь человека просто теряет свой смысл.

Второй, не менее важный вопрос, касается определяющей системы ценностей и принципов, которым мы будем следовать во время движения по направлению к исполнению своего предназначения:

«только будь тверд и очень мужествен, и тщательно храни и исполняй весь закон, который завещал тебе Моисей, раб Мой; не уклоняйся от него ни направо ни налево, дабы поступать благоразумно во всех предприятиях твоих. Да не отходит сия книга закона от уст твоих; но поучайся в ней день и ночь, дабы в точности исполнять все, что в ней написано: тогда ты будешь успешен в путях твоих и будешь поступать благоразумно» (Иис. Нав. 1:7-8).

Зачастую вместо принципов люди в наши дни фокусируются на методах и стратегиях, требуя дать им пошаговую инструкцию по достижению успеха и реализации целей. Однако настоящий успех должен основываться на принципах. Кроме того, мы должны осознавать, что просто не существует универсальных, то есть применимых в любой ситуации методик и стратегий. Напротив, существует незыблемые, универсальные принципы достижения успеха и реализации целей, которые раскрыты человечеству в Библии. Если же все, что мы ищем – это подсказки в виде готовых формул и решений из опыта вынесенного другими людьми – рано или поздно мы придем в тупик. И, наконец, третий вопрос касается нашего упования на Бога.

«Вот Я повелеваю тебе: будь тверд и мужествен, не страшись и не ужасайся; ибо с тобою Господь Бог твой везде, куда ни пойдешь» (Иис. Нав. 1:9).

Ответив на эти три вопроса, мы получим три направляющих, определяющих движение всей нашей жизни. Это как три полосы магистрали, идущей в одном направлении. Внутри этой магистрали лягут все цели нашей жизни, начиная от самых близких, и заканчивая самыми долгосрочными.

#### 2. Планирование и контроль

Первый шаг в планировании состоит в том, чтобы выяснить меру контроля, которой вы обладаете над собственной жизнью.

Поэтому попытайтесь проделать следующее упражнение. Возьмите чистый лист бумаги. С его левой стороны по вертикали укажите прошедшие пять лет жизни. Затем напротив каждого года перечислите наиболее важные события, которые произошли в этот период. Затем внимательно изучите этот список и постарайтесь выяснить, насколько вы контролировали или были способны влиять на происходившие события<sup>37</sup>.

Статистика говорит, что большинство людей контролировало, по крайней мере, 80% наиболее важных событий в жизни. Но совсем немного из них тратило время на то, чтобы подумать над фактом их влияния на свою судьбу. Таким образом, они позволили убедить себя в том, что жизнь контролируется внешними силами, которые и определяют ее курс. Осознав, насколько вы сами контролируете свою жизнь, вы сможете осознать ответственность за определения курса к успеху<sup>38</sup>.

Скептики все же сомневаются в том, что планировать свою жизнь на будущее возможно. В некотором смысле их аргументация истинна. Ведь постановка целей не является гаданием на стеклянном шаре и не дает нам никаких гарантий. И все же постановка целей увеличивает наши шансы на успех.

Для того чтобы добиться максимум успеха во всех жизненных делах, необходимо начать с создания плана, в котором отмечены специфические цели. Таким образом, вы будете знать в точности, где вы должны оказаться и когда вы там будете. Постановка целей «программирует» наш разум. Подсознательно он продолжает постоянно работать для того, чтобы удовлетворить наши нужды.

Необходимо заметить, что до сих пор мы говорили о жизненном плане, а не о карьерном росте. Постановка целей важна не только в развитии карьеры. Фактически, те люди, которые ставили цели, относящиеся к бизнесу, улучшили свои успехи вообще и жили счастливо. Те, кто вкладывает всего себя в бизнес, рискуют жить только ради карьеры и теряют радость от других областей жизни. Но об этом мы говорим в следующем разделе.

Теперь, не забывая о ваших ценностях и направляющих жизненных принципах, посмотрим на различные сферы жизни и постараемся выяснить, каков приоритет каждой из них. Ниже приведена условная таблица, в которой перечислены различные сферы человеческой жизни. Она, конечно же, не является полной. Поэтому, если в ней что-то пропущено, вы можете без проблем добавить еще одну

<sup>38</sup> Diane M. Eade, «Goal Setting Strategies for a Balanced Life»: adv-leadership-grp.com/Goal\_Setting\_Article.html.

или несколько граф. В каждой из граф кратко напишите ясное утверждение о том, чего бы вы хотели достичь в той или иной области, а затем расположите их по ранжиру в зависимости от степени важности. которой они обладают для вас.

| Творческая и артистическая жизнь | Степень приоритетности |
|----------------------------------|------------------------|
| Личное развитие и духовный рост  | Степень приоритетности |
| Карьера                          | Степень приоритетности |
| Образование                      | Степень приоритетности |
| Семья                            | Степень приоритетности |
| Спорт                            | Степень приоритетности |
| Развлечения, хобби               | Степень приоритетности |
| Публичное служение               | Степень приоритетности |
| Социальная деятельность          | Степень приоритетности |
| Служение в церкви                | Степень приоритетности |

Как только вы определились с тем, чего бы вы хотели достичь в своей жизни, установите 25-летний план того, что вам необходимо сделать, чтобы завершить намеченное. Затем установите 5-летний план, годовой план, шестимесячный план и месячный план, определив цели, которые вам необходимо достичь. Каждая из них должна основываться на предыдущем плане.

В конечном итоге составьте список дел на сегодняшний день, над которыми вам необходимо работать, чтобы достичь главных целей жизни. Первое время ваши цели могут состоять в том, чтобы читать книги и собирать информацию о высотах, которые вы хотите достичь. Это поможет вам реальнее сформулировать ваши цели. И, наконец, пересмотрите ваши планы и удостоверьтесь в том, что они вписываются в тот образ жизни, который вы определили для себя.

#### 3. Жизненный баланс

Можно задаться вопросом, какая цель является более важной:

укрепить мои взаимоотношения с супругом или получить продвижение по службе? Обе эти цели могут быть очень важными, но очевидно, что одной из них нужно будет уделить большее внимание, чем другой. Подобная гибкость позволяет, с одной стороны, получать от жизни удовольствие и ставить много разнообразных целей, касающихся путешествий, сбережений, взаимоотношений, здоровья и прочего, а с другой – продолжать двигаться к их достижению, при этом концентрируясь на чемто определенном и перенося акцент на другие цели по мере необходимости. Вы могли бы даже установить длинный-предлинный ряд целей, запланированных на много лет вперед, чтобы вы могли в любой момент на него посмотреть, размышляя о будущем.

Некоторые люди определенно предпочитают работать только над одной целью, что является абсолютно нормальным. Однако большинство людей предпочитают единовременно достигать нескольких целей, перенаправляя внимание и усилия с одной на другую в зависимости от обстоятельств.

#### Можно ли определять себе цели одновременно во многих областях?

Количество категорий, в которых вы должны ставить перед собой цели, зависит от ситуации. Насколько все организовано в вашей жизни в настоящий момент? Что является вашими приоритетами? Насколько вы заняты? Являетесь ли вы уже достаточно сильным в чем-то? В чем чувствуете свою слабость? Отвечая на подобные вопросы, вы поймете, на чем необходимо сосредоточить свои усилия.

В моей личной жизни практически полностью отсутствовал жизненный баланс, что привело ко многим проблемам в отношениях с семьей. Но самое печальное это то, что Богу пришлось допустить несчастье для того, чтобы выровнять этот баланс. Я с грустью осознаю, что отчасти, а может и целиком, вина за допущенную травму глаза моего сына лежит на мне. Чувство, которое не переставало покидать меня в больнице, когда я лежал с сыном и проводил с ним по 24 часа в сутки, при этом компенсируя ему время, которое у него украл, и отдавая нежность и заботу, в которой я его обделил, несравнимо ни с чем!

# TEMA 3

Характеристики целей и принципы их постановки

# **Характеристики целей и** принципы их постановки

#### 1. Формулируйте цель позитивно и точно

#### Сформулируйте свою цель как позитивное утверждение

Постарайтесь выразить свою цель в форме позитивного утверждения (например, «я хочу в совершенстве овладеть техникой одновременного перевода»). Подобная цель звучит гораздо лучше, чем «мне нужно избавиться от заторможенности и медлительности во время перевода». Большинство людей ставят перед собой цели в форме отрицательных утверждений, указывающих на их недостатки или отсутствие определенных материальных благ. Однако важно не просто быть нацеленным на решение проблемы, но видеть перед собой грядущую награду.

Когда я делаю что-то для разрешения проблемы, то, достигнув цели, просто констатирую факт: проблемы больше нет. Но когда я нацелен на достижение результата, как на приобретение чего-либо, то, дойдя до вершины, я испытываю не просто чувство облегчения (проблемы больше нет!), а и чувство удовлетворения (я этого достиг!). Это служит наградой.

#### Сформулируйте цель с максимальной точностью

Постарайтесь выражать ваши цели так, чтобы ваше достижение можно было измерить. Тогда вы будете знать точно, чего хотите достичь, и испытаете удовлетворение от этого достижения. Ваша цель должна стать для вас чем-то вроде дорожной карты, и чем подробнее будет эта карта, тем скорее вы доберетесь до пункта вашего назначения.

#### Сформулируйте цель согласно заданным приоритетам

Если в вашем списке есть несколько целей, установите степень важности для каждой из них. Это позволит избежать перегруженности и чрезмерной усталости. Также это поможет вам концентрироваться на более важных вещах.

#### Сформулируйте цель с учетом величины промежуточных целей

Постарайтесь, чтобы промежуточные цели были как можно мельче. Те цели, над реализацией которых вы работаете в настоящий момент, должны быть небольшими и достижимыми. Если цель становится слишком глобальной, есть опасность того, что вы не заметите прогресса на пути к ней.

Определите шаги, которые необходимо предпринять для того, чтобы достичь цели. Запишите план действий. Разбейте его на фрагменты (год, месяц, неделя, день), оставив свободу для маневра.

#### 2. Специфичные, реалистичные и измеримые цели

#### Специфичная

Удостоверьтесь в том, что перед вами четкая и ясная цель. Цель должна быть четко сформулирована, она должна быть специфичной, а не размытой. Не сфокусированные цели не имеют никакого смысла. Сказать, что в своей жизни я хочу прославить Господа, будет, конечно же, очень «духовно». И, возможно, ваши слова вызовут целую бурю одобрения у ваших «духовных» друзей.

Но это не будет примером конкретной, специфической цели. Специфическая цель говорит о том, что именно вы бы сделали для того, чтобы прославить Господа. У конкретной цели есть гораздо больше шансов быть реализованной, чем у цели общей. Например, общей целью является задача «Привести себя в форму». Но специфическая цель звучит так: «Запишись в спортивный клуб и занимайся три раза в неделю».

Разницу между общими целями, которые часто могут быть выражены в виде желаний, можно увидеть в следующей таблице, отображающей разницу между конкретными целями и желаниями.

| Желание                                          | Конкретная цель                                                     |
|--------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| Добиться большего успеха                         | Получить степень кандидата<br>юридических наук                      |
| Повидать мир                                     | Через каждые два года посещать<br>новую страну                      |
| Обеспечить себе финансово<br>безопасную старость | Вкладывать не менее 25% годового<br>дохода в инвестиционные проекты |

| Помогать бедным | 10% своего дохода отдавать на<br>благотворительность     |
|-----------------|----------------------------------------------------------|
| БЛАГОВЕСТВОВАТЬ | Рассказывать об Иисусе хотя бы<br>одному человеку в день |

#### Реалистичная

Удостоверьтесь в том, что поставленная перед вами цель реалистична и достижима. Цель должна быть достижима в силу ваших природных способностей и доступных вам средств. Она должна представлять собой то, над чем вы, с одной стороны, желаете, а с другой – способны работать. То, к чему, с одной стороны, вы стремитесь, а с другой – способны достичь.

Когда вы определяете наиболее важные цели, то начинаете задумываться над тем, какими способами вы могли бы добиться их воплощения. Вы развиваете способности и навыки, ищете подходы и финансовые возможности для того, чтобы достичь запланированного. Вы также начинаете изучать уже упущенные возможности, чтобы приблизить себя к достижению ваших целей.

#### Измеримая

Цель должная быть сформулирована таким образом, чтобы ее можно было оценить по критериям времени и качества. Устанавливая конкретные критерии, вы сможете оценить свой прогресс на пути к каждой из поставленных целей. Измеряя, как далеко продвинулись, вы сохраняете заданное направление, достигаете все в намеченные сроки и испытываете удовлетворение и радость, что позволяет вам с еще большей уверенностью ставить перед собой новые цели. Для того чтобы понять, «измерима» ли ваша цель, задайте себе следующие вопросы: Сколько? Когда? Проиллюстрируем разницу между «измеримыми» и «неизмеримыми» целями.

Например, неизмеримой была бы цель стать стройным и здоровым. А вот пример измеримой цели: поддерживать свой вес на отметке шестьдесят пять килограммов, уделяя внимание режиму и рациону питания, занимаясь физкультурой не менее получаса в день.

### 3. Формулировка цели с учетом анализа по схеме SWOT

Проанализируйте свой план по схеме SWOT. Рассмотрите возможные проблемы на пути достижения целей и представьте способы их преодоления. Данный анализ помогает выяснить степень вероятности достижения цели.

SWOT<sup>39</sup> анализ берет свое начало из исследований, проведенных в Исследовательском институте Стэндфорда (Stanford Research Institute) с 1960 по 1970 год. Цель этих исследований – попытаться проанализировать причины провала корпоративного планирования.

За это время были проведены опросы в 1100 компаниях и организациях, разработаны анкеты, содержащие 250 вопросов, которые были заполнены более чем 5000 руководителей. Систематизация проводилась с учетом ответов на вопросы: что есть хорошего и плохого как в настоящем, так и в будущем? Хорошим в настоящем названо «Удовлетворение» (Satisfactory), хорошим в будущем – «Возможности» (Орроrtunity); плохим в настоящем является «Провал» (Fault) и плохим в будущем стала «Угроза» (Threat).

Когда эта система была представлена Урику (Urick) и Ору (Orr) в

1964 году во время семинара по долгосрочному планированию в Цюрихе, Швейцария, они изменили букву «F» на «W» (Weaknesses) и назвали систему SWOT анализ. Этот анализ успешно применяется по всему миру до сегодняшнего дня.

Образец схемы анализа SWOT

| Сильные стороны: качества организации, которые являются полезными в достижении цели | Слабые стороны:<br>качества организации, которые<br>являются пагубными для достижения<br>цели |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| Возможности: внешние условия, которые способствуют достижению цели                  | Угрозы: внешние условия, которые являются пагубными для достижения цели                       |

<sup>39</sup> A SWOT Analysis is a strategic planning tool used to evaluate the Strengths, Weaknesses, Opportunities, and Threats involved in a project or in a business venture or in any other situation of an organization or individual requiring a decision in pursuit of an objective. It involves monitoring the marketing environment internal and external to the organization or individual. The technique is credited to Albert Humphrey, who led a research project at Stanford University in the 1960s and 1970s using data from the Fortune 500 companies. From Wikipedia, the free encyclopedia: en.wikipedia.org/wiki/SWOT\_analysis

Анализ SWOT может использоваться в качестве генератора идей возможных стратегий, путем постановки и ответа на следующие вопросы:

- 1. Как мы можем ИСПОЛЬЗОВАТЬ каждую сильную СТОРОНУ (свою либо организации)?
- 2. Как мы можем ПРЕОДОЛЕТЬ каждую СЛАБОСТЬ (свою либо организации)?
- 3. Как мы можем ИСПОЛЬЗОВАТЬ каждую ВОЗМОЖНОСТЬ?
- 4. Как мы можем ЗАЩИТИТЬ себя от каждой УГРОЗЫ?

# TEMA 4

Как ставить цель в меняющемся мире: фактор перемен и сила молитвы

# Как ставить цель в меняющемся мире: фактор перемен и сила молитвы

#### 1. Фактор перемен

Одно из требований к цели заключается в том, что она должна быть записана. Однако это не значит, что цель не может изменяться после того, как она поставлена. В мире, где все меняется, это было бы неправильным.

В этой связи, по мнению некоторых специалистов, было бы более правильно видеть в своей цели не конечную точку, но вектор движения. «Выберите точку на горизонте и идите к ней», – предлагают они. Если вы выбрали направление, постоянно двигайтесь вперед, при этом будьте готовы к переменам вокруг вас, и периодически уточняйте ваше направление.

Мы можем спланировать все тщательно, но истина такова: мы не знаем, что принесет нам завтрашний день. Это же относится и к решениям верующих людей. Павел тщательно планировал свои посещения церквей, но иногда обстоятельства не позволяли ему реализовать эти планы.

Несмотря на то, что мы верим в Бога, мы не обладаем Его всеведением, поэтому иногда мы должны принимать решения не имея достаточной информации. Мы должны быть готовы немного изменить свои планы, если это потребуется. Как говорят бывалые управленцы: «Мы выбираем направление и идем. Если нужно будет изменить его, мы это сделаем. Мы можем позволить себе ошибки, если будем достаточно быстры, чтобы их исправить».

Выживание требует постоянного приспособления. Иногда это означает полный отказ от первоначального плана, если он более не является актуальным. Мы движемся и развиваемся, в том числе и в Господе, поэтому именно наш рост влияет на наше решение отказаться от цели или изменить ее.

Неумение быть гибким может привести к двум большим проблемам.

Во-первых, вы можете сильно уклониться от точки вашего назначения. Во-вторых (и это может быть гораздо худшим вариантом), вы можете достичь цели и

только потом открыть, что все это время стремились к ней зря. На самом деле печально, если студент, изучающий экономику, через три года после начала учебы понял, что не имеет абсолютно никакого интереса к профессии финансиста.

Для большинства людей идти к определенной цели – это просто вопрос дисциплины. Но у многих основательных людей совершенно иная проблема – иногда им необходимо проявить силу воли, чтобы оставить цель. Это происходит из-за того, что победители, в общем, ненавидят проигрывать. Они не знают, как им остановиться. Они постоянно решают проблемы, никогда не опускают рук, даже если вся их борьба стала бессмысленной. Так, например, правительство СССР не решалось выводить войска из Афганистана даже после того, когда всем стало очевидно, что война проиграна.

#### Корректируем традиционные правила постановки целей

- Устанавливайте цели с мыслью, что они могут изменяться, особенно если они долгосрочны. Цели, таким образом, должны быть «живым» материалом.
- Постоянно производите переоценку. Раз в месяц спрашивайте себя: «Я все еще стремлюсь к запланированной цели?» и «Как я могу ускорить это продвижение?»

И, наконец, не позволяйте себе отступать. Вам нужно понять разницу между слабостью, которая выражается в отказе от реализации правильной цели, и мудростью, которая предупреждает о пустой трате времени во время реализации бессмысленной цели. Задайте себе прямой вопрос: «Мне по-прежнему это нужно?» и постарайтесь честно на него ответить.

Кто-то произнес молитву: «Господь, даруй мне спокойствие принять те вещи, которые я не в силах изменить, мужество – изменить то, что я могу, и мудрость, чтобы видеть разницу между ними». Пусть эта молитва к Богу руководит нашим движением к поставленным целям.

### 2. Фактор молитвы в постановке целей

Наверное, этот курс, как и любой другой, посвященный христианскому руководству, должен был начаться с темы – молитва. Однако я намеренно решил поговорить об этом в самом конце пособия, чтобы подчеркнуть важность молитвы. Кроме того, тема молитвы, если вы были внимательны, косвенно уже неоднократно обсуждалась.

Итак, именно в молитве мы открываем свое призвание и получаем видение. Именно посредством созидательной молитвы, в которой мы называем несуществующее существующим, мы претворяем наши цели в жизнь. Именно в молитве мы получаем откровение о том, как видение трансформируется в конкретные цели.

Молитва помогает нам правильно организовать нашу каждодневную жизнь. Когда человек встает утром и полчаса молится – он думает и о Боге, и о собственных нуждах, о том, как их достичь. Молитва приводит в порядок наши мысли и подсказывает пути, ведущие к достижению целей.

Таким образом, Бог заповедал нам молиться для того, чтобы мы лучше размышляли и потом лучше делали. С помощью молитвы каждый из нас преодолевает собственные слабые стороны, становится более гармоничной личностью. Человек, привыкший молиться, получает сразу два плюса: он более четко осознает свою цель, пути ее достижения и одновременно понимает, что связан с Богом. Так что рано или поздно получит то, в чем нуждается.

### ЛИТЕРАТУРА:

- 1. Генри Ноуэн. Во имя Иисуса. Размышления о христианском руководстве. СПб.: Библия для всех, 2010.
- 2. Александр Жибрик. Бог под арестом. К.: Книгоноша, 2012.
- 3. Александр Жибрик. Бог, возвращающий радость. История Исава и Иакова. Смоленск: Жизнь, 2012.
- 4. Александр Жибрик. Постановка целей и их достижение. Минск: Библейский колледж «Христос для народов», 2008.
- 5. Тимоти Келлер. Зачем работать. Великие библейские истины о вашем деле. М.: ЭКСМО, 2015.
- 6. Обри Малфэрс. Все начинается с ценностей. Чему не учат в семинариях. Луцьк: Християнське життя, 2008.
- 7. Нравственные и духовные аспекты лидерства. СПб: СПбХУ, 2014.
- 8. Рик Уоррен. Целеустремленная церковь. Нижний Новгород: Агапе, 2010.
- 9. Рик Уоррен. Целеустремленная жизнь. Нижний Новгород: Агапе, 2008.
- 10. Кови Стивен. Лидерство, основанное на принципах. [Пер. с англ.]. М.: Альпина Бизнес Букс 2009.

## Михаил Дубровский

Учебный курс «Миссия Церкви в городе» направлен на то, чтобы показать актуальность и особенность миссии церкви в современном городе, заложить библейское и богословское основание служению церковной общины в городе, а также показать пути для исполнения каждым христианином и церковной общиной в целом Великого Поручения, используя возможности, предоставляемые современной городской жизнью.

Ключевые особенности курса:

- взаимосвязь Писания и современных процессов урбанизации;
- рассмотрение вызовов городской жизни как возможностей для служения церкви;
- фокус на практическом применении библейских истин;
- акцент на церковной общине, как на основном факторе миссионерского служения в городе.

# Автор курса

#### МИХАИЛ ДУБРОВСКИЙ

# Содержание курса

| <b>ТЕМА 1.</b> Церковь и город в Новом Завете                                                 | 144 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| <b>ТЕМА 2.</b> Урбанизация – как вызов и как возможность для исполнения<br>Великого Поручения | 146 |
| ТЕМА 3. Город в глазах Господа                                                                | 150 |
| <b>ТЕМА 4.</b> Позиция церкви в городе и ее ответственность                                   | 153 |
| <b>ТЕМА 5.</b> Необходимость единства городской церкви                                        | 156 |
| <b>ТЕМА 6.</b> Священнодействие через профессиональный труд, как основа городской миссии      | 159 |
| <b>ТЕМА 7.</b> Общинная жизнь в условиях современного города                                  | 163 |

Церковь и город в Новом Завете

### Церковь и город в Новом Завете

Церковь и город – тесно связанные понятия. Само греческое слово εκκλησια (экклесия), переведенное на русский как «церковь», означает городское законодательное собрание древнегреческого полиса (города). Далее в нашем курсе мы остановимся на этом вопросе подробнее. С момента начала христианской проповеди именно города являются теми центрами, на которых сосредоточена и из которых развивается миссионерская работа церкви. Наконец, мы живем надеждой на «город, художник и строитель которого – Сам Бог» (Евр. 11:10).

#### 1. Город в земном служении Иисуса Христа

Почти все служение Иисуса (за исключением нескольких эпизодов, в которых Он либо ищет уединения, либо хочет побыть наедине с учениками) протекает в городском контексте:

- ранний этап Его служения происходит в городах Галилеи (Мк. 1:38-39);
   поздний в Иерусалиме;
- Иисус посылает апостолов «во всякий город и место, куда Сам хотел идти (Лк. 10:1);
- проповедь апостолов обращена не только к отдельным людям, но к городу в целом (Лк. 10:8-12);
- упрек Господа в неверии также направлен к городам (Мф. 11:20-24;
   Лк. 10:13-15).

Обратите внимание: Иисус ожидает, что город покается (словно Он обращается к человеку!), и сокрушается от того, что этого не происходит.

### 2. Ранняя церковь, как сообщество городских христианских общин

Христианство в I веке распространялось именно в городах. Не случайно послания апостолов чаще всего адресованы общинам в том или ином городе. Мис-

сионерская работа ранней церкви также выстраивалась с опорой на большие города: Иерусалим, Дамаск, Антиохия Сирийская, Эфес и Рим.

Рассмотрим стратегию работы апостола Павла на примере его служения в Эфесе и провинции Асия (Деян. 19:1-10):

- начинает свою работу традиционно с проповеди в синагоге (Деян. 19:8);
- столкнувшись с сопротивлением, он отделяет учеников и создает миссионерскую библейскую школу (Деян. 19:9);
- через два года вся провинция была охвачена проповедью Благой вести (Деян. 19:10); при этом сам Павел остается на одном месте – вся работа сделана его учениками (обратите внимание на его собственное свидетельство – Кол. 1:7-8; 2:1).

Это не единичный случай. Точно такой же подход Павел применял и в провинции Ахая, прожив полтора года в центре провинции – Коринфе (Деян. 18:9-11).

Не случаен интерес апостола и к Риму. Он рискует жизнью, чтобы иметь возможность проповедовать в столице империи. Именно римской общине он посвящает свое самое глубокое послание.

Можно сказать, что и Христос, и апостолы в отношении миссии «мыслили городами» $^{40}$ .

Разрушение Римской империи привело и к упадку городской жизни, а потому центр религиозной жизни и служения надолго сместился за пределы городских стен – в монастыри и сельскую местность. Но последнее время городской миссии вновь уделяется все больше внимания. Причина этого – бурная урбанизация, охватившая весь мир. Этому процессу и его значению для церкви мы посвятим следующее занятие.

### вопросы для обсуждения

Почему именно города были опорными пунктами служения и Христа, и ранней Церкви? Какие из этих причин актуальны и сегодня? Что изменилось? Как вы понимаете покаяние целого города, о котором говорил Иисус (Мф. 11:20-24)? В чем это должно было выражаться? Как это возможно в современной ситуации?

<sup>40</sup> Выражение, впервые прозвучавшее в ходе работы Третьего Евангельского собора и даже вошедшее в итоговые документы Собора: см. «К основаниям и будущему Христовой Церкви». // Философскорелигиозные тетради. Тетрадь № 5. Материалы Третьего Евангельского собора, с. 43 – М.: 2013, 60 с.

Урбанизация – как вызов и как возможность для исполнения Великого Поручения

# Урбанизация – как вызов и как возможность для исполнения Великого Поручения<sup>41</sup>

**Урбанизация** (от лат. urbanus – городской) – термин, означающий рост городов, повышение удельного веса городского населения в стране, регионе, мире, а также – роли городов в развитии общества.

Для современной урбанизации характерны три особенности, каждая из которых бросает вызов Церкви. Важно понимать, что эти вызовы амбивалентны, иными словами, в них есть как угроза, так и возможность для служения Церкви. А потому нам следует не избегать столкновения с этими вызовами, а использовать их для развития эффективной городской миссии.

### 1. Быстрые темпы роста городского населения

В 1800 году только 4% населения земли были городскими жителями. В начале XX века в городах проживало не более 13% жителей планеты, но уже к 2000 году процент городского населения составлял 47%, а к 2010 году в городах живет более половины населения Земли. Тенденция роста городского населения сохраняется. По прогнозам к 2025 году уровень урбанизации превысит 60%. В развитых странах уровень урбанизации уже сейчас составляет более 70%. По данным ООН на март 2015 года доля городского населения в России составляла 74,2%, в Украине – 69,3%.

В значительной степени рост городского населения происходит за счет перемещения людей из сельской местности в города.

При этом городской житель наименее религиозен и имеет меньше шансов услышать Благую весть. Городские джунгли – территория, практически, недостигнутая Евангелием.

<sup>41</sup> Изложение материала в 2 и 3 темах в значительной степени опирается на статью: Дубровский, М. Особенности христианской миссии в современном городе. // Новые горизонты миссии. Сборник статей.

Все вышеизложенное показывает, что именно город является основным миссионерским полем для современной Церкви. Мы призваны нести Благую весть «всем народам», но, размышляя о том, кто тот человек, к кому сегодня нас посылает Господь, мы сознаем, что речь идет именно о горожанине. А значит, нужно учитывать особенности менталитета и образа жизни жителей современных городов.

Благодаря урбанизации в большом современном городе мы можем встретить представителей практически всех культур.

Для Церкви это – возможность нести Благую весть всем народам, буквально не покидая собственного дома.

Но с другой стороны, мультикультурность современных городов вызывает рост ксенофобии и конфликтов на национальной и религиозной почве. В этой ситуации церковь и может, и должна выступить в роли миротворца.

#### 2. Рост больших городов

Концентрация городского населения происходит, прежде всего, в больших городах. Крупные города более полно удовлетворяют запросы людей, обеспечивают большее разнообразие товаров и услуг, более качественный доступ к информации. Перемещение людей из сельской местности в города сопровождается параллельным процессом:

люди переезжают из малых городов в более крупные, а из них – в мегаполисы.

И эта тенденция со временем нарастает.

Для современной Церкви этот процесс означает, что нам приходится иметь дело с очень подвижным населением. С одной стороны, это – возможность:

люди, которые переезжают на новое место жительства, как правило, более восприимчивы к Евангелию.

С другой – активные люди из церквей в малых городах будут переезжать в более крупные. И в первую очередь, это относится к молодежи. Как мы можем учитывать этот процесс в организации миссионерской стратегии наших церквей?

Крупный город предоставляет человеку широкий выбор возможностей для образования, зарабатывания денег, способов проведения досуга и формирования круга друзей. Искушение, что это захватит человека, который лишь недавно переехал в крупный город, весьма реально. Есть немало примеров, когда люди,

прежде глубоко посвященные Господу и Церкви, при переезде в большой город довольно быстро превращались в «теплых» христиан, а подчас и вовсе уходили из Церкви. Таким образом,

перед городской церковью стоит задача не только благовестия тем, кто еще не встретился со Христом, но и «повторной евангелизации» тем, кто когда-то горел для Господа,

но уже давно не живет активной церковной жизнью.

#### 3. Рост городских агломераций

Большие города территориально «расползаются», захватывая в свою орбиту более мелкие населенные пункты и преобразовывая сельские поселения в «дачные поселки» горожан. Пригороды, «города-спутники» и коттеджные поселки – характерные признаки этого процесса. Рост городских агломераций связан с зависимостью горожан от автомобилей, длинными расстояниями, которые нужно преодолевать, чтобы добраться на работу, домой или в церковь, и, соответственно, с автомобильными пробками.

Как это учитывается при организации служений в наших общинах? Зачастую именно сложности с перемещением по городу становятся препятствием для более активного участия христиан в жизни своей поместной общины. А для неверующих – дополнительным барьером, мешающим переступить порог церкви.

Возможным решением этой проблемы могла бы стать единая городская церковь – единая в многообразии различных общин, связанных между собой доверительными отношениями и неким рамочным соглашением.

Но это, в свою очередь, требует переосмысления нашего представления о церкви, фактически, создания новой экклесиологии.

Таковы наиболее очевидные вызовы, с которыми сталкивается миссионерская стратегия церкви в городском ландшафте. Попытки преодоления этих вызовов показали, что урбанизация требует от современной Церкви глубокого богословского осмысления происходящих процессов. Мы не можем выстроить эффективную миссионерскую работу в городе, не ответив прежде на вопрос, что есть город с богословской точки зрения? Кроме того, анализ служения церкви в городе показывает, что нам нужно переосмыслить ставшие привычными миссиологию и экклесиологию, чтобы положить основание для миссии в специфических условиях современного города.

### вопросы для обсуждения

Какие из описанных процессов заметно влияют на служение вашей церкви? Это влияние позитивное или негативное? Поясните свой ответ.

Можно ли использовать негативные следствия урбанизации как ресурс для развития церкви?

Предложите варианты.

Город в глазах Господа

### Город в глазах Господа

Слово Божье уделяет городам довольно много внимания, что, на первый взгляд, неожиданно для культуры с преобладающим сельским населением. Но, если помнить, что история цивилизации есть история городов<sup>42</sup>, столь большое внимание городам в Писании уже не кажется странным. Городская жизнь отражает основные процессы, происходящие в человеческом обществе, а потому мы можем видеть в городе отражение, как грехопадения человечества, так и воплощение истории спасения.

#### 1. Духовные измерения городской жизни

Писание показывает, что жизнь города протекает не только в человеческом, земном измерении. В поиске путей распространения Евангелия Царства Божьего в городах мы должны учитывать два духовных измерения города – небесное и инфернальное.

Инфернальное (бесовское) измерение города:

- Первый, упомянутый в Писании, город построен Каином как укрытие от Господа и других людей (Быт. 4:16-17). Отказ от покаяния, безбожие и страх – основание этого города.
- В своем дальнейшем развитии город Каина воплощается в Содоме и Гоморре – городах, в которых грех становится нормой общественной и частной жизни.
- Древний Вавилон (особенно то, как он представлен в книгах пророков)
   символизирует вершину достижения безбожного человечества.
- Наконец, Вавилон из книги Откровения квинтэссенция восстания человека против Бога.

<sup>42</sup> Даже в ситуации преобладания сельского населения именно города определяли лицо цивилизации. Вячеслав Леонидович Глазычев эту мысль выразил следующим образом: «Сказать «история города» тождественно тому, чтобы сказать: история цивилизации, ведь и само слово цивилизация является синонимом для городского образа жизни». Глазычев, В. Л. «Урбанистика. часть 1». // М.; Европа, 2008, с. 10

Небесное (Божественное) представление города в Писании:

- Города-убежища в Земле Обетованной возможность для грешника избежать суда и наказания. Однако в этом случае город дает защиту не от Господа, а у Господа. Бог являет Свою милость грешнику, и город становится местом покоя и благодати, а не греха и гордости.
- На земле Завета появляется город, который становится «местом жительства» Творца (Пс. 47:3).
- Наконец, история человечества завершается нисхождением Небесного Иерусалима – города, архитектор и строитель которого Сам Господь (Евр. 11:10).

### 2. Проявления инфернальной и небесной сторон современной городской жизни

В каждом современном городе есть что-то и от Вавилона, и от Иерусалима!

С инфернальными проявлениями городской жизни мы все хорошо знакомы: преступность, наркомания и проституция, люди без определенного места жительства и другие социальные пороки. К этим же инфернальным проявлениям стоит отнести социальную несправедливость и отсутствие доступа к нематериальным благам (образование, медицина, культура, спорт), а также – неразвитость инфраструктуры, что приводит, например, к пробкам.

Мы намного меньше обращаем внимание, как в ткани городской жизни проявляется образ Небесного Иерусалима. В то время как именно эти проявления и позволяют городам быть наиболее устойчивым социальным образованием в истории человечества. Отметим некоторые из таких особенностей городской жизни, присущие всем без исключения городам.

Город – это пространство свободы. Город от села отличается не размером, а сложностью. В селе есть только один уклад, которому должны следовать все, кто там живет. Город позволяет реализовать разнообразные жизненные траектории. Тем самым сложность и многообразие городской жизни создает пространство свободы. Только в этом пространстве возникает возможность личного выбора. Именно поэтому христианство распространялось в первых веках именно как городская религия: сельский уклад не приемлет нарушения обычаев предков и делает невозможным личное обращение. И только тогда, когда христианство обрело черты традиции, оно смогло проникнуть и в село. Только в городе можно говорить о реализации собственного (особого) призвания.

**Город – это пространство доверия.** Городская жизнь выстраивается деятельностью профессионалов, участвующих в разделении труда. Специализация в своем деле создает нужду в другом и требует доверия другому в том, что

он добросовестно выполняет свой труд. Мы уверены, что вода в водопроводе определенного качества, а врач в поликлинике имеет необходимую квалификацию, водители на дороге в целом соблюдают правила дорожного движения, а школьный учитель действительно научит наших детей «разумному, доброму и вечному». Тем самым городская жизнь становится прообразом койнонии<sup>43</sup>.

Город создает условия для подлинных отношений. Анонимность городской жизни – это не отказ от подлинных и глубоких отношений, а способ сохранить время и силы для немногих по-настоящему близких дружественных и семейных связей. Горожанин избирает тех, с кем он действительно может и хочет быть искренним и открытым, и это необязательно те люди, рядом с кем ему довелось жить или работать. Но именно в силу сознательного выбора, эти отношения оказываются по-настоящему глубокими и долговременными.

Интересно отметить, что Божье Царство, которое при сотворении представлено как сад, в завершении времен принимает вид города!

Конечно, в нашем греховном мире каждая из описанных сторон городской жизни имеет и свою «изнанку»: свобода используется как возможность для греха, доверие постоянно предается, а о городском одиночестве написано множество книг. И, тем не менее, нам важно видеть, что в самом образе города, пусть и в неявном виде, присутствуют отблески Его Царства.

Так же, как в каждом человеке, даже самом опустившемся, мы должны быть способны разглядеть образ Божий, церковь призвана выявлять проявления Небесного Иерусалима в жизни своего города и основывать свою миссионерскую стратегию, возделывая подобные локусы Божьего Царства в городской жизни.

### вопросы для обсуждения

Как вы думаете, почему Царство Божье при сотворении представлено как сад, а в конце истории – как город? Что это означает для нашего служения в мире?

Насколько вы согласны с утверждением, что в ткани городской жизни уже присутствуют проявления образа Нового Иерусалима?

Насколько приведенные примеры действительно отражают образ Царства Божьего? Можете ли привести другие?

<sup>43</sup> Греческое слово κοινονια, переведенное на русский как «общение» (Деян. 2:42; 1 Тим. 6:18; Евр. 13:16 и др.), означает «совместную жизнь», жизнь, при которой люди участвуют в нуждах друг друга, разделяют общую боль и общую радость. Полное единство (κοινονια) ожидает нас в эсхатологическом собрании народа Божьего, когда Бог будет все во всем (1 Кор.15:28). Слава этого единства проявляется в жизни Церкви (Гал. 3:26-28). Но элементы этой койнонии можно обнаружить и в устройстве городской жизни

Позиция церкви в городе и ее ответственность

### Позиция церкви в городе и ее ответственность

Служение Церкви во все времена и в любой культуре опирается на несколько оснований: поклонение Христу (как правило, в форме публичного богослужения и совершения таинств), проповедь Благой вести, воспитание учеников, служение нуждам людей (как в естественной, так и в сверхъестественной сферах), а также – пример жизни в любви христианской общины. Безусловно, эти основания остаются незыблемыми и для служения церкви в современном городе.

Но есть и специфические черты такого служения. По меньшей мере, нужно упомянуть четыре важных аспекта: понимание церкви, как городского сообщества (1); требование единства городской церкви

(2); восстановление представлений о священстве всех верующих (3) и поиск форм церковной жизни и служения, адекватных современному городу (4). Остановимся на первом из них.

### 1. Церковь, как городское сообщество

Греческое слово εκκλησια, переведенное на славянские языки как «церковь», изначально означало городское сообщество, городское законодательное собрание<sup>44</sup>. Правом участия в εкκλησια обладали не более 10% жителей города (женщины, рабы, дети и чужестранцы (мигранты) не имели гражданских прав).

Но именно это меньшинство определяло законы и принципы, обязательные для исполнения всеми горожанами.

Это – не единственное значение данного термина<sup>45</sup>, но в контексте нашего курса именно этот смысл обретает особое значение. Ранее мы уже говорили, что христианство с самого начала развивается именно в городах. Тот факт, что ран-

<sup>44</sup> В большинстве евангельских общин обычно термин εκκλησια переводят просто как собрание. Но собрание, по-гречески – синагога (συναγωγή), в то время как εκκλησια – это именно законодательное собрание, высший орган управления в древнегреческом городе.

<sup>45</sup> В частности, это слово использовали переводчики Танаха на греческий язык (Септуагинта), чтобы передать еврейское слово кахал, означавшее священное собрание Израиля как народа Завета.

нехристианские общины берут для своего наименования термин, означающий законодательное собрание города, свидетельствует о претензии Церкви на преобразование городской жизни!

Посмотрим с этой стороны на слова Господа в Евангелии от Матфея (Мф. 16:17-19), в которых Иисус впервые говорит о Церкви. Иисус вручает Церкви Христовой (в лице апостола Петра) ключи от дверей Небесного Царства. Мы традиционно понимаем это, как власть открыть двери Царства для неверующих через благовестие, что, безусловно, верно. Но если мы – εκκλησια, городское сообщество, то нам дана власть, открыть Небо не только для отдельного человека.

Церковь призвана и уполномочена «разрешить на земле», чтобы Небо было открыто над нашими городами, а также – «связать на земле», чтобы закрыть в городах врата преисподней. Иными словами, церковь призвана различать в городской жизни то, что указывает на Небесный Иерусалим, раскрывает подлинную пророческую сущность города, и, властью, данной ей от Господа, «разрешать» этому быть – высвобождать через молитву благословения и искупительное служение нуждам города и горожан. И, аналогично, церковь должна «запрещать» инфернальным, вавилонским проявлениям иметь место в городской жизни.

Нам, как народу Божьему, дана власть, остановить в наших городах разгул преступности, наркомании, коррупцию во власти и другие проявления греха и беззакония. Христос вручил ключи Царства Небесного городской εκκλησια, и один из главных вызовов, обращенных к современной Церкви – научиться правильно применять эту власть.

### 2. Исторические примеры влияния церкви на городскую жизнь

Ранняя церковь не могла оказать серьезного влияния на город – христиане были гонимым меньшинством. Однако претензия на такое влияние в Церкви сохранялась, и, в конечном счете, это привело к тому, что именно церковь на протяжении столетий определяла облик городской жизни, а во многих местах следы этого влияния заметны и по сей день. Вот несколько примеров.

В эпоху варварских набегов на Римскую империю зачастую именно епископ, а не префект города оказывался тем человеком, который мог выступить от лица горожан. Самый яркий пример – переговоры папы Льва I с Аттилой, благодаря которым удалось избежать штурма и разграбления Рима.

Жизнь средневекового города практически полностью формировалась церковью, причем, это происходило не насильственно, а естественно, и способствовало развитию городской жизни. Собор был и архитектурной доминантой, и местом, где могли собраться все горожане (храм строился так, чтобы вместить

все население города во время богослужения). Ритм городской жизни определялся церковным календарем и кругом богослужений (суточным, недельным и годовым), что на практике оформлялось колокольным звоном. На богослужении и проповеди формировалась картина мира горожан, представления о добре и зле – иными словами, мировоззрение.

Реформация дала еще один яркий пример влияния церкви на городскую жизнь. Прежде всего, это пример Женевы. Деятельность Кальвина и его последователей заложила основу не только для экономического процветания города, но и для принципиально новой экономической модели, позже описанной Максом Вебером в его классическом труде «Протестантская этика и дух капитализма».

На этих примерах мы видим, как церковь влияла не только на духовную сферу жизни города. Это влияние затрагивало архитектуру и ритм городской жизни, политику и экономику, влияло на мировоззрение людей. Тем самым церковь выявляла «небесные» черты городской жизни, освящала повседневность и стремилась закрыть «врата преисподней» в жизни города. Конечно, эти усилия не были безупречны – легко можно указать на ошибки

и грехи церкви на этом пути. Но не стоит закрывать глаза на то, что благодаря этим усилиям, городская жизнь стала более гуманной и человечной. А значит, в ней более ясно проявляются черты грядущего Царства.

#### вопросы для обсуждения

Согласны ли вы с тем, что церковь призвана открывать двери Царства не только для отдельных людей, но несет ответственность за город в целом? Поясните свою позицию.

Чем (какими доминантами) определяется жизнь современных городов (архитектурные аттракторы, темпоритм, информационные доминанты и др.)? Что можно на основании этого сказать о ценностях современного города? Может ли церковь претендовать на то, чтобы определить жизнь современного города? Что для этого нужно сделать?

Необходимость единства городской церкви

# **Необходимость единства городской церкви**

Единство городской церкви – первое и самое главное условие плодотворного служения церкви в городе и ее реального влияния на городскую жизнь. Иисус Христос поставил успех нашего благовестия в прямую зависимость от наших отношений с другими христианами и единства Его последователей (Ин. 13:35; 17:20-21). Насколько мы верим, что церковь едина, настолько мы будем стремиться к зримому единству последователей Христа (Иак. 2:14; 20). Разделенная церковь не способна заквасить город Евангелием и оказать существенное влияние на городскую жизнь.

#### 1. Единство в многообразии

Единство городской церкви не означает создания единственной городской мегацеркви, объединении всех общин под одной юрисдикцией и унификации вероучения или форм богослужения.

Разнообразие и различия – это богатство Тела Христова (1 Кор. 12:12-20), благодаря которому служение церкви может быть более плодотворным.

Подлинное единство основывается на:

- понимании того, что все мы части Тела Христова: ни одна община в отдельности не способна ни выразить всю полноту Христа, ни исполнить Великое Поручение, а потому нуждается в других, тех, кто отражает иные грани Божьей славы, явленной в Иисусе Христе;
- признании общности нашей веры: мы верим в одного Бога и равно спасены жертвой Христовой, и хотя по-разному понимаем отдельные аспекты нашей веры и отличаемся в нашем поклонении Ему, мы равно приняты Им как Его дети;
- общности нашей задачи: нам всем поручено служение Благой вести, но у каждого из нас свои дары, данные для совершения этого служения; никто из нас не может исполнить эту миссию в полноте, мы нуждаемся в сотрудничестве друг с другом.

Чтобы быть едиными, нам не нужно жертвовать ни особенностями своего вероучения или практики поклонения Богу, ни спецификой своего призвания. Нужно отказаться от гордости, от веры в собственную исключительность, от страха потерять себя в открытости к другим. В основании единства лежит взаимное признание и принятие друг друга как равноценных членов Тела Христова, уважение различий, и даже более – благодарность Богу за тех, кто отличается от нас. От этого наши особенности только выиграют, поскольку наши сильные стороны будут более востребованы, а наши слабости – покрыты дарами наших братьев и сестер в вере.

#### 2. Практические шаги к единству городской церкви

Единство не возникает вдруг. Чтобы это стало реальностью жизни в конкретном городе, необходимы целенаправленные усилия и терпение.

Молитва за город. Это – первый и самый главный шаг. Без постоянной молитвы за город ничего не произойдет. Необходимо несколько человек (лучше – из разных общин), которые согласятся хотя бы раз в неделю нести молитвенную стражу за свой город.

Пасторское общение. Это – ключевой шаг на пути к единству городской церкви. Как только пасторы начнут вместе встречаться на регулярной основе – можно сказать, что процесс формирования единства запущен. На первом этапе важно формирование пространства доверия: пасторы должны начать доверять друг другу. Затем необходимо, чтобы пасторы осознали себя ответственными не только за свои общины, но за город в целом – осознали себя пасторами города.

Общегородская молитва. Ежемесячная молитва, которая объединяет верующих из разных общин для ходатайства за город – это место, где связываются силы тьмы, и высвобождается благословение на город и горожан.

Городской евангельский собор – высшая форма проявления единства городской церкви. Христиане из разных общин собираются вместе для обсуждения служения церкви в городе. По сути, такой собор и есть подлинная городская εккλησια – законодательное собрание, которое постанавливает, как будет развиваться городская жизнь. Власть этой εккλησια – не политическая, а духовная, но ее решения имеют конкретное влияние на жизнь полиса!

Как правило, такой собор запускает ряд очень важных процессов. Чаще всего общинам удается договориться о сотрудничестве в сфере социальной работы, что многократно повышает ее эффективность. Формируются христианские сообщества по видам деятельности: предприниматели, журналисты, общественные деятели. Возникают молитвенные группы в различных сферах влияния, в том числе – городской администрации или законодательных собраниях.

Эти перемены не происходят быстро. Но если у церкви в городе есть вера в

свое призвание быть городской  $\varepsilon$ кк $\lambda$  $\eta$  $\sigma$ I $\alpha$ , есть видение лучшего будущего для своего города, готовность трудиться для этого и твердая воля, чтобы дождаться результатов, эти перемены – вопрос только времени.

#### вопросы для обсуждения

Согласны ли вы с утверждением, что различия между христианами – это богатство церкви, а не проблема? Поясните свою точку зрения. Что вы можете сказать о единстве христиан в вашем городе? Что мешает церквям двигаться по пути к большему единству?

Священнодействие через профессиональный труд, как основа городской миссии

### Священнодействие через профессиональный труд, как основа городской миссии

#### 1. Что такое «всеобщее священство»?

Прежде всего, определим понятие «священство». В Писании мы видим, что священник – это посредник между Богом и теми людьми, которые либо не знают Бога, либо, по какой-то причине, не могут обратиться к Нему напрямую:

«Ибо всякий первосвященник, из человеков избираемый, для человеков поставляется на служение Богу, чтобы приносить дары и жертвы за грехи». (Евр. 5:1)

Библейское понимание священства всех верующих включает в себя не только возможность прийти к Богу без посредников, возможность нести любое церковное служение или участвовать в управлении общиной. Призвание к священству – это призвание быть посредником между Богом и неверующими, призвание собой, своей жизнью стать тем мостом, который соединит Бога и человека. Соответственно, Божий замысел о священстве всех верующих включает как церковную, так и повседневную жизнь христиан, в том числе – наш профессиональный труд.

Иными словами, термин «всеобщее священство» имеет два смысла. С одной стороны, всеобщее священство означает, что все христиане являются священниками. С другой – указывает, что все сферы жизни являются пространством для совершения священнодействия.

### 2. Всеобщее священство: восстановление Божьего замысла

Посмотрим места Писания:

«Моисей взошел к Богу на гору, и воззвал к нему Господь с горы, говоря: так скажи дому Иаковлеву и возвести сынам Израилевым: вы видели, что Я сделал Египтянам, и как Я носил вас как бы на орлиных крыльях, и принес вас к Себе; итак, если вы будете слушаться гласа Моего и соблюдать завет Мой, то будете Моим уделом из всех народов, ибо Моя вся земля, а вы будете у Меня царством священников и народом святым; вот слова, которые ты скажешь сынам Израилевым». (Исх. 19:3-6)

Обещая, что все евреи будут царями и священниками, Бог вряд ли имел в виду, что все они будут сидеть на тронах или совершать жертвоприношение в Храме. Его замысел состоял в том, что повседневная жизнь израильтян будет настолько наполнена Божьим присутствием, что каждое дело будет священнодействованием!

Из Священного Писания мы знаем, что Израиль не смог удержать эту высоту, но Бог не отказался от Своего замысла. Потому в Новом Завете мы снова читаем почти те же слова:

«Но вы – род избранный, царственное священство, народ святой, люди, взятые в удел, дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет». (1 Пет. 2:9)

То, что не смог исполнить Израиль, теперь становится привилегией и поручением Церкви: мы призваны быть в этом мире Его священниками, которые возвещают Его славу. К сожалению, мы часто забываем, что «возвещать Его совершенства» означает не только рассказывать о Боге, но являть Его славу в своей повседневной жизни и профессиональной деятельности. Именно тут скрыт потенциал церкви – как в смысле полноты жизни с Богом для каждого из нас, так и – в смысле миссии. В самом деле, насколько более полной будет наша жизнь, если наше служение Богу не будет ограничено несколькими часами служения в общине, но будет включать и профессиональный труд! И насколько больше возможностей для благовестия открывается, если рабочее место становится живым и непрерывным свидетельством о Христе!

### 3. Профессиональный труд – как миссия

Миссионерская стратегия городской церкви включает два взаимосвязанных направления работы:

- благовестие подразумевает помощь человеку в личной встрече с Христом, обращение и вовлечение его в жизнь церковной общины;
- задача «заквасить» городскую жизнь Царством Божьим, что подразумевает воплощение этого Царства во всех сферах жизни города.

Часто можно услышать, что, поскольку мы в этом мире «странники и пришельцы», нам не нужно заботиться о земном, в том числе – о тех городах, в которых мы живем. Иногда среди христиан встречается точка зрения, которую можно кратко сформулировать «чем хуже, тем лучше». Якобы, люди в плохие времена быстрее обращаются к Богу. Но таков ли Божий замысел? Посмотрим, что пишет Иеремия:

«...так говорит Господь Саваоф, Бог Израилев, всем пленникам, которых Я переселил из Иерусалима в Вавилон: стройте домы и живите в них, и разводите сады и ешьте плоды их; берите жен и рождайте сыновей и дочерей; и сыновьям своим берите жен и дочерей своих отдавайте в замужество, чтобы они рождали сыновей и дочерей, и размножайтесь там, а не умаляйтесь; и заботьтесь о благосостоянии города, в который Я переселил вас, и молитесь за него Господу; ибо при благосостоянии его и вам будет мир». (Иер. 29:4-7)

Здесь речь идет о людях, которые были взяты в плен в ходе жестокой войны. Им пришлось покинуть родину и поселиться среди врагов-язычников. У них точно были основания желать зла этому городу! Но пророк говорит им совсем обратное: надо молиться и трудиться, чтобы город процветал! Тем более эти слова относятся к нам сегодня! Вспомним также, что мы говорили о Божьем

замысле относительно города в самом начале курса. Всеобщее священство – реальный путь преображения наших городов, раскрытия в них образа Небесного Иерусалима.

Если профессиональный труд каждого христианина будет превращен в служение Богу и способ утверждения Его Царства, это будет самым мощным инструментом и благовестия, и преображения мира. Иными словами, нужно в полной мере восстановить в наших общинах представление о священстве всех верующих<sup>46</sup>. Если городская церковь сможет подготовить и снарядить христиан для такого служения, она тем самым будет в течение всей рабочей недели утверждать Божье владычество в разных сферах городской жизни – везде, где есть ее представители. Так профессиональный труд становится путем исполнения Великого Поручения, а дары, данные каждому христианину, будут мобилизованы для служения не только во время церковных собраний, но постоянно в процессе жизни и деятельности.

Такой подход потребует серьезного переосмысления наших представлений о церковной жизни и служении Богу, а также – изменения подхода к подготовке христиан к служению. Сегодня в центре внимания находится сама община, и все служения направлены на ее рост и созидание. Однако городская миссия требует обратного подхода, когда акцент делается на возможностях служения нуждам города и горожан и утверждении через это служение Царства Божьего. Это ставит перед нами вопрос, что есть городская церковная община?

<sup>46</sup> Тема всеобщего священства подробно обсуждалась на Третьем и Четвертом Евангельских соборах, а также в ходе работы Московского богословского семинара. Некоторые итоги этих дискуссий нашли отражение в сборнике, посвященном этой теме: «Всеобщее священство. Философско-религиозные тетради. Тетрадь №7». – М.: Местная религиозная организация Евангельских христиан-баптистов «На Руси», 2013 – 84 с.

### вопросы для обсуждения

Что, на ваш взгляд, может превратить профессиональный труд в священнодействие?

Что должно измениться в служении наших общин, чтобы церковь реально снаряжала верующих для совершения священнического труда через свою профессию?

Общинная жизнь в условиях современного города

## Общинная жизнь в условиях современного города

Церковь есть богочеловеческий организм: она укоренена в Вечности, но свое служение совершает в контексте человеческой культуры и истории. Ее сущность неизменна, но формы организации церковной жизни могут и должны изменяться в зависимости от ситуации, в которой она осуществляет свое служение. Привычный для нас сегодня формат церковной общины был сформирован задолго до бурного развития городов и сегодня неадекватен образу жизни жителя большого города: «сельские общины в городском пейзаже» – так охарактеризовали состояние современных городских церквей участники Третьего Евангельского собора<sup>47</sup>. Один из самых острых вызовов для современной городской церкви – кризис общинности, общности.

### 1. Большой город и церковная община: есть ли решение?

Свобода и многообразие городской жизни требует анонимности в большинстве отношений, в том числе, чтобы сохранить время и силы для немногих подлинно близких дружественных и семейных связей. Горожанин может не знать почти ничего о своих соседях, но это еще не значит, что он не способен на глубокую дружбу и искреннюю любовь.

Просто круг его друзей и единомышленников редко находится среди тех, с кем ему довелось рядом жить.

Мы привыкаем к такому стилю отношений (поверхностный контакт с большим количеством людей и глубокие отношения с немногими) и естественно переносим его на отношения и в церковной общине, ограничиваясь самым поверхностным знакомством с большинством. Особенно, когда община крупная. Зачастую подлинно глубокие отношения могут вообще ни с кем не возникнуть, ведь наши душевные силы уже отданы каким-то другим людям!

<sup>47 «</sup>К основаниям и будущему Христовой Церкви. Материалы Третьего Евангельского собора. Философскорелигиозные тетради. Тетрадь № 5», с. 43. - М.: Местная религиозная организация Евангельских христиан-баптистов «На Руси», 2013, 60 с.

С другой стороны, жертвенная любовь между христианами — едва не единственный признак следования за Христом, указанный Самим Господом (Ин. 13:35). Общность (коιvovia — совместная жизнь) неоднократно упоминается в Новом Завете, как характерный и неотъемлемый признак церковной общины. Слово коivovia в русском переводе Библии переведено как общение, что для современного человека выглядит как невинная болтовня за чашечкой кофе. Но само слово имеет намного более глубокий смысл. Коivovia означает «разделенная жизнь»: довольно глубокие отношения, готовность впустить другого в свои проблемы и радости, готовность послужить своим имуществом.

Иными словами, общность/общинность – это не приятное дополнение к следованию за Христом, напротив, вне глубоких отношений церковной общины подлинное христианство едва ли возможно! Но как возможно реализовать настоящую общинную жизнь в условиях современного города?

Ясно, что мы не можем и не должны реконструировать модели организации церковной жизни первого века. Однако мы можем и должны выделить новозаветные принципы и посмотреть, каким образом они могут быть воплощены в современной ситуации.

#### 2. Пример раннехристианских общин

Ранняя церковь активно использовала культурные формы античного полиса для формирования общинной жизни. Книга Деяний говорит, что христиане ежедневно собирались для общения, преломления хлеба и молитвы (Деян. 2:42; 46). Читая описание такого собрания в письме апостола Павла церкви в Коринфе (1 Кор. 11:17-34), становится понятно, что ранняя церковь «воцерковила» типичный для Средиземноморья обычай. В античности было принято по окончанию рабочего дня собираться вместе с друзьями дома у одного из них (причем, место встречи каждый день было новым), чтобы провести время в общении за трапезой. При этом каждый приносил с собой, что мог, для общего стола. Участие в общении за трапезой сближало людей, и именно с тех пор допуск за общий стол считается допущением в круг близких людей.

Христиане воспользовались этим обычаем, наполнив его новым содержанием. Во-первых, эта трапеза начиналась с преломления хлеба – Тела Христова (1 Кор. 11:23-24), а заканчивалась разделением общей чаши (1 Кор. 11:25). Тем самым вся трапеза выливалась в «естественное» богослужение, когда за столом таинственным образом присутствовал Сам Христос. Это оказывало влияние и на разговоры, и на складывающиеся отношения, и даже на вкус пищи.

Другим отличием был состав участников этой трапезы. Выше уже отмечалось, что обычно в такой трапезе участвовали родственники и близкие друзья. В трапезе общины вместе участвовали люди, которых в других условиях представить сидящими за одним столом было просто невозможно (Деян. 11:1-3). Именно в

этом выражалось, что Христос из многих сделал одно целое, что по вере в Него мы теперь – братья и сестры, дети Единого Отца! А сами эти застолья отныне именуются агапами = трапезами любви. Потому Павел так сурово критикует любые разделения и смущения за трапезой (Гал. 2:1114; 1 Кор. 11:20-22).

Церковь не просто воспользовалась существовавшей культурной формой. Она переосмыслила ее в свете Голгофской Жертвы! Значит, с первых своих дней церковь не следовала в русле культуры, она преодолевала традиционные ограничения, привнося в культуру Божье Царство!

Мы сегодня можем последовать их примеру и искать естественные для горожанина формы общности, чтобы использовать их для формирования церковной общины. Речь, конечно, не идет о том, что нужно все сломать и все построить заново. Как правило, такого рода призывы свидетельствуют либо о неопытности человека, либо о его безответственности. Но если мы хотим быть плодотворными в служении в изменившейся ситуации, многие вещи нам действительно придется менять!

### 3. Современные эксперименты в поисках формы городской церкви

Сейчас мы можем быть свидетелями ряда смелых экспериментов по поиску новых церковных форм. В этих попытках будет совершено много ошибок. Большая часть экспериментальных форм окажутся неудачными. Так и должно быть – такова природа эксперимента. Ценность этих попыток в том, что они помогут большинству из нас увидеть, в каком направлении должны меняться наши общины, чтобы успешно осуществлять миссию в новых условиях. И потому нам нужно быть благодарными экспериментаторам, несмотря на то, что часто они вносят разлад в привычный ритм жизни!

Уже сегодня можно говорить о некоторых важных признаках городских общин будущего.

Ритм жизни этих общин будет учитывать ненормированный график жизни большинства горожан. Возможно, богослужения будут проводиться не только (возможно, даже не столько!) в воскресное утро. Очень может быть, что разные церкви будут предлагать собрание в разное время, достигая тем самым разных людей. Это будет особенно эффективно, если церкви города будут связаны в единую сеть.

В благовестии и воспитании учеников эти общины будут опираться на неформальные связи, которые возникают между христианами и неверующими и использовать привычные для города (но не для церкви) формы общности. Клубы по интересам или церковные общины на рабочем месте – только самые очевидные из таких форм.

В социальном служении следует ожидать более тесной кооперации церквей с различного рода волонтерскими и благотворительными организациями, что позволит не только повысить эффективность работы, но и использовать эту кооперацию для ненавязчивого свидетельства о Христе.

И конечно, это только малая часть тех перемен, которые затронут жизнь наших общин.

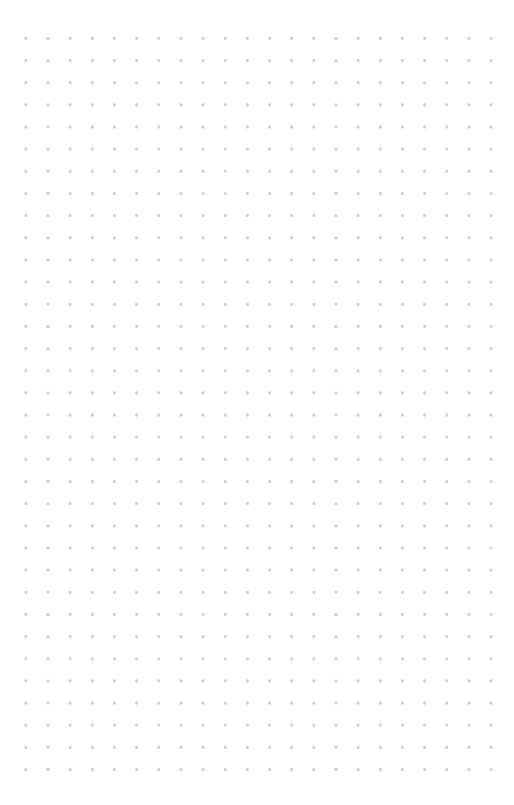
### вопросы для обсуждения

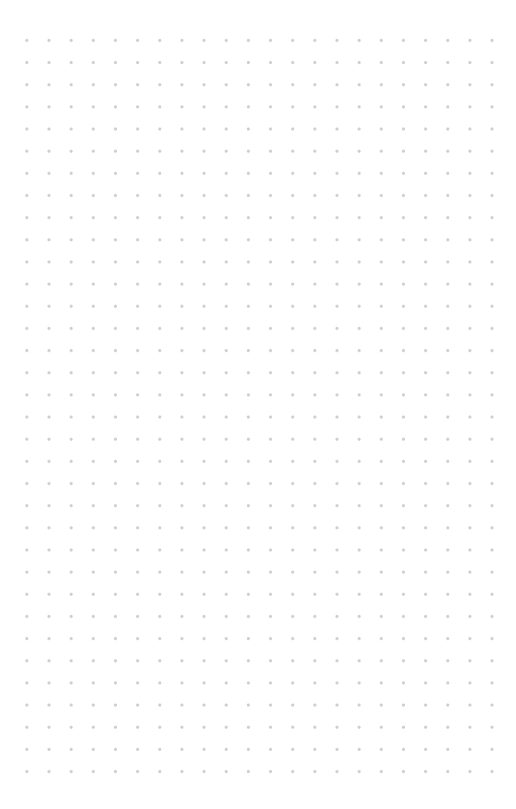
Считаете ли вы возможным изменение форм церковной жизни? Аргументируйте свою точку зрения.

Какие новые формы жизни церкви вы видите в вашей общине или других общинах вашего города?

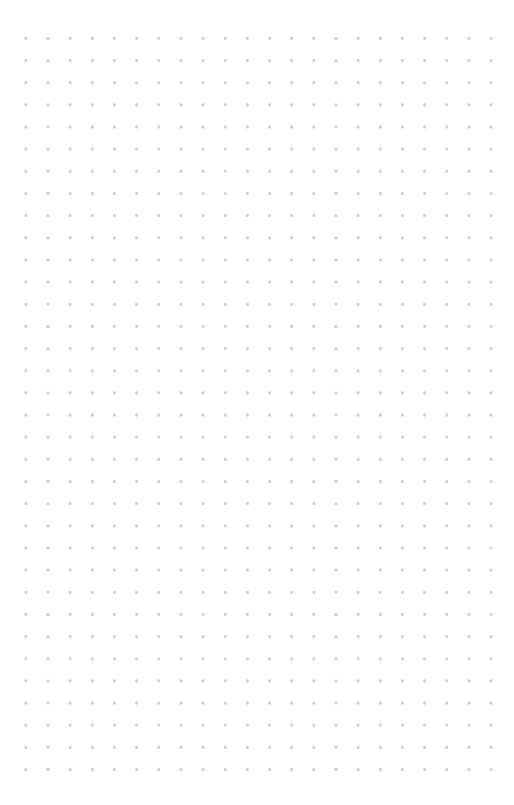
### ЛИТЕРАТУРА:

- 1. Новые горизонты миссии. Сборник статей. Под ред. Пеннер, П., Убейволк, В., Русин, И., Загидулин, Р. // Черкассы, Коллоквиум, 2015. 440 с.
- 2. Церковь в пространстве города. // Философско-религиозные тетради.
- 3. Тетрадь № 9. Материалы Четвертого Евангельского собора. М.: МРО EXБ «На Руси», 2014. 60 с. Материал доступен в электронном виде на evangelicals.ru
- Дубровский, М. В. Как возможна общинная жизнь в условиях мегаполиса? // Философско-религиозные тетради. Тетрадь № 10. Материалы четвертой ежегодной конференции «Реформация vs Революция». – М.: МРО ЕХБ «На Руси», 2014. С. 43-52. Материал доступен в электронном виде на evangelicals.ru
- 5. К основаниям и будущему Христовой Церкви. Материалы Третьего Евангельского собора. // Философско-религиозные тетради. Тетрадь № 5.
- 6. Материалы Третьего Евангельского собора. М.: MPO EXБ «На Руси», 2013, 60 с. Материал доступен в электронном виде на evangelicals.ru
- 7. Всеобщее священство. // Философско-религиозные тетради. Тетрадь № 7. М.: Местная религиозная организация Евангельских христианбаптистов «На Руси», 2013 84 с. Материал доступен в электронном виде на evangelicals.ru
- Харви, Кокс. Мирской град: Секуляризация и урбанизация в теологическом аспекте. Пер. с англ. О. Боровой и К. Туровской. Под общей ред. и с примеч. О. Боровой. Послесловие С. Лёзова. // М.: Издательская фирма «Восточная литература» РАН, 1995. 263 с.





| • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | ۰ | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • |  |
|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|--|
| • | • | • | ۰ | ۰ | ۰ | ۰ | • | • | ۰ | ۰ | ۰ | ۰ | ۰ | • | • | ۰ | • | • | • | ۰ |  |
| • | • | • | ٠ | • | ٠ | • | • | ٠ | ٠ | • | ۰ | ٠ | ٠ | • | • | ٠ | • | • | • | ٠ |  |
| • | • | • | • | ۰ | ۰ | • | ۰ | ۰ | • | ۰ | • | ۰ | ۰ | • | ٠ | ۰ | ۰ | • | • | ۰ |  |
| • | • | • | • | ۰ | • | • | ٠ | 0 | • | • |   | ۰ | ۰ | ۰ | ٠ | ۰ | ۰ | • | • | ۰ |  |
| • | • | • | • |   |   | • | • |   | • | • |   | • | ۰ |   | • | ۰ |   |   | • | • |  |
| • | • | • |   | • | • | • | ٠ | 0 | ۰ | ۰ | 0 | ۰ | ٠ | ۰ | • | ٠ | ۰ | • | • |   |  |
| • | • | • | • | • | • | • | ٠ | • | ۰ | ۰ | • | ۰ | ۰ | • | ٠ | ۰ | • | • | • | ۰ |  |
| • | • |   | • |   | ٠ | • | • |   | • | • |   | • | 0 | • | • | 0 | • | • | • |   |  |
| • | • | • | • | ٠ | ٠ | • | • |   | ۰ | • | 0 | ۰ | • | • | • | ۰ | • | • | • | ۰ |  |
| • | • | ٠ |   | 0 | • | • | ٠ | 0 |   | • | • | ٠ | ۰ | • | • | ٠ | • | ٠ | • | • |  |
| • | • |   |   | • |   | • | ۰ | ۰ |   | • |   | ۰ | • | • | ۰ | • | • | • | • | • |  |
| • | • |   | • |   |   | • | • |   |   | • |   | ۰ | • | • | • | • | • | • | • | • |  |
| • | • | ٠ |   | • | • | • | ٠ | 0 | ٠ | • | 0 | ٠ | ۰ | ۰ | • | ۰ | • | ٠ | • | • |  |
| • |   |   | • |   |   | • | ٠ |   |   | ٠ | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ۰ | • | ٠ | • | • |  |
| • | • |   | • |   |   | • |   |   |   | • |   | ۰ | • | • | • | • | • | • | • | • |  |
| • | • |   | • |   |   | • | ٠ |   |   | • |   | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | • |   | • | • |  |
| • | • |   | • | 0 |   | • | • | 0 |   | • | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | • |   | • | • |  |
| • |   |   | • |   |   | ۰ | • |   | ٠ | • |   | ۰ | • |   | • | • |   | ٠ | • | • |  |
| • | • |   | • |   |   | • | • |   |   | • |   | ٠ | • | • | • | • | • | • | • | • |  |
| • | • |   | • | • |   | • | ٠ | 0 |   | • | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | • |   | • | ٠ |  |
| • |   |   | • |   |   |   | • |   |   | ٠ | ٠ | ٠ | ۰ | • | ٠ | ۰ | • | ٠ | • | • |  |
| • | • |   | • |   |   | • |   |   |   | • |   | ۰ | • | • | • | • | • | • | • | • |  |
| • | • |   | • |   |   | • | ٠ |   |   | • |   | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | • |   | • | • |  |
| • | • |   | • | 0 |   |   | • | 0 |   | • | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | • |   | • | • |  |
| • | • |   | • |   | ٠ | • | ۰ | ۰ | ۰ | • |   | ٠ |   | • | • | • | • | • | • | • |  |
| • | • |   | • |   |   | • | ۰ |   |   | • |   | ٠ | • | • | ۰ | • | • | • | • | • |  |
| • | • |   | • | • |   | • | ٠ | 0 |   | • | ٠ | ٠ | ٠ | • | ٠ | ٠ | • |   | • | ٠ |  |
| • |   |   | • |   |   | • | ٠ |   |   | ٠ |   | ٠ | ۰ | • | ٠ | ۰ | • | ٠ | • | • |  |
| • | • |   | • |   |   | • |   |   |   | • |   | ۰ | • | • | • | • | • | • | • | • |  |
| • | • | • | • | • | ٠ |   | • | 0 | ٠ |   | 0 | • | • | 0 | ٠ | • | 0 | ٠ | ٠ | • |  |
| • | • | • | • | • | ٠ | • | ٠ | • | ۰ | ٠ | 0 | ۰ | ۰ | • | ٠ | ۰ | • | • | • |   |  |
| • |   |   | • |   |   | • |   |   | ۰ | ۰ | 0 | 0 | 0 |   | • | 0 |   | • | • |   |  |
|   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |





#### Гурам Имерлишвили, Грузия:

Образовательная программа «Школа без стен» стала ответом на вопрос формирования молодого поколения лидеров служений в своих общинах. Гибкий формат, использование местного контекста, открытость и доступность современных форм обучения, возможность создавать на месте новые курсы и вносить их в обучающий процесс - всё это сделало ШБС одной из уникальнейших программ в Грузии за последние 15 лет. Под эгидой ШБС возникали различные направления в служении, и это значительно повлияло на молодых лидеров, которые могли разносторонне развиваться и служить обществу, неся Евангелие. В каждом регионе страны были основаны учебные центры, которые поддерживали межконфессиональный формат. За 15 лет сотрудничества ШБС стала ответом на нужду в воспитании молодых служителей в десятках церквей в нашей стране!

